Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

SXTRAIT O¢ L'€LoGe FUDEBRE
OU SAINDT GRANDD MARTYR OIiMITRI

1. ...de fer, et d'étre forgés pour des combats égaux. N'avez-vous pas tous été animés par
le désir d'imiter la force d'ame du martyr ? N'avez-vous pas été éveillés a la pensée de le suivre ?
N'avez-vous pas été préts a mener les mémes combats si le besoin s'en faisait sentir ? Par la
volonté de votre ame, vous étes déja des martyrs, méme si ce n'est pas encore le cas, car le
temps ne I'exige pas. Je crois et je prie pour que chacun de vous soit ainsi disposé, et que par vos
actes, et non seulement par vos paroles, et par la volonté de votre ame, en honorant I'exploit du
martyre, vous soyez préts, s'il le faut, a endurer la mort pour le Christ, comme les martyrs, a tous
lesquels, ainsi qu'a celui dont nous nous souvenons aujourd'hui, vous évoquez leur martyre, leurs
combats et leurs victoires, et c'est sur cette base que vous rendez grace au martyr et, par lui, au
Seigneur du martyr. Vous-mémes soutiendrez mon opinion et I'accomplissement de ma priére, non
seulement en daignant écouter mes paroles, mais aussi en priant avec moi pour que je posséde
les mémes qualités et fasse preuve d'une grande disposition et d’'une volonté de martyre
(disposition de I'ame), en la louant et en I'enviant toujours, sur la base de laquelle nous ne nous
éloignerons pas trop des luttes des martyrs, grace auxquelles les récompenses sont distribuées
aux martyrs et, selon la valeur de leurs exploits, des couronnes sont placées sur eux par Dieu,
accordées non pas tant en fonction de la qualité des souffrances qu’ils ont endurées, mais en
fonction de la volonté et de l'intention de leur ame; car, en vérité, les sortes de tortures et de
tourments étaient différentes pour certains, et variées, pour certains en plus grande quantité, pour
d'autres en moindre quantité, ou plus séveres, ou moins, ou plus cruelles, ou moins — braseros et
poéles a frire, chaudrons et versement de plomb bouillant sur le corps et dans les entrailles, roues
de torture et chevalets, et broches, et empalement, et trainement sur des pierres, et aussi
catapultes (lancer) des pierres et des fleches sur les martyrs, feu et eau, et air libre, gel et gel qui
s'ensuit — ceux-ci et tout ce qui s'en rapproche, pour certains - une chose, pour d'autres — une
autre, pour certains — plus, pour d'autres - moins, et certains n'obtenaient que la décapitation pour
quitter cette vie; Leur disposition et leur volonté de subir le martyre étaient égales, de méme que
leur amour et leur empressement a mourir pour le Christ, par amour pour Lui et avec Son aide,
pour Lui et avec Lui ils accomplirent leur exploit, préts a tout, ne serait-ce que pour ne rien
s'éloigner de I'amour du Christ. C'est pourquoi tous pouvaient dire d'une méme voix : «Qui nous
séparera de I'amour du Christ ? La tribulation, I'angoisse, la persécution, la famine, la nudite, le
péril, I'épée ?» Comme il est écrit : «A cause de toi, nous sommes mis a mort tout le jour; on nous
considéere comme des brebis destinées a I'abattoir.» »Et encore : «Car nous savons que ni la mort,
ni la vie, ni les anges, ni les principautés, ni les puissances, ni les choses présentes, ni les choses
a venir, ni la hauteur, ni la profondeur, ni aucune autre créature ne pourra nous séparer de I'amour
de Dieu manifesté en Jésus Christ notre Seigneur.»

2. Ainsi, tous avaient la méme fagon de penser et la méme diligence, et c'est ainsi, avec
une disposition d'ame similaire et égale, que tous se précipitérent au martyre afin de ne dévier en
rien de I'amour du Christ; si toutefois chacun apporta de son plein gré quelque chose de différent,
et si le désir ardent I'emportait sur le désir ardent lui-méme, c'est parce que chacun aspirait a
I'hnonneur, & une plus grande mesure de I'amour du Christ, afin de l'acquérir au-dela de ses
faveurs, méme si tous, a cet égard, étaient proches les uns des autres et fidéles a eux-mémes
dans leur quéte d'une plus grande manifestation d'amour. Car chacun cherchait a surpasser tous
les autres et, pourrait-on dire, lui-méme, tandis que tous étaient également disposés, tous
éprouvant la méme lutte et la méme victoire dans la dispute, sans concéder a personne de plus
grand dans leur désir ardent, sans se permettre de faiblir par crainte d'étre complétement
distancés, mais étendant sans cesse leur zéle a des choses plus grandes et plus parfaites,
rivalisant les uns avec les autres et avec eux-mémes, et s'empressant de cacher leurs succés déja
acquis a ceux qui étaient toujours en eux (et les motivaient), comme une ardeur amoureuse
juvénile, fleurissant en eux et nullement incapable de s'éteindre, mais toujours nourrie et accrue,
pour ainsi dire, par une certaine matiere, par le désir du Seigneur. L'ame, comme le feu, est une
substance puissante et dévorante; ainsi, bien que chacun ait souffert différemment a cet égard, le
méme désir se manifeste chez tous. Cependant, afin de ne pas prolonger ce discours — ce qui
serait inutile —, je m'abstiendrai de toute comparaison, d'autant plus que cela paraitrait inhabituel
pour ce public, qui a depuis longtemps cessé d'avoir des ambitions en ces matiéres. Aussi, je
préfére me taire, de peur de vous importuner sur ce point également. |l se peut qu'une telle
explication préoccupe d'autres orateurs qui jouissent d'une plus grande liberté de temps, d'une

1



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

meilleure connaissance du sujet et du privilége d'avoir des auditeurs aussi admirables que vous,
qui méritent tout autant notre respect pour leurs travaux savants, pénétrants et passionnés, dont je
suis, je le crois, bien loin. Je dirais simplement une chose, en toute honnéteté : il n'est peut-étre
pas nécessaire d'évaluer la volonté du martyr par la quantité et la qualité de ses souffrances, car
dans ce cas, le mérite n'appartiendra pas tant aux martyrs. Dans quelle mesure le mérite de leur
détermination et de leur gloire dépendra-t-il des bourreaux qui les soumettent a la souffrance, et de
la cruauté ou de la clémence de ceux qui les punissent, et non de la volonté des martyrs, car non
pas d'eux-mémes, mais grace a d'autres (c'est-a-dire leurs bourreaux), lI'un des martyrs peut
paraitre plus brillant qu'un autre; et une telle appréciation, me semble-t-il, ne serait pas juste; car il
est arrivé que celui qui avait moins de désir ait enduré davantage de souffrances parce que les
bourreaux, par cruauté, voulaient lui infliger de nombreuses sortes de souffrances, voulant
prolonger leur séverité; 1l découle donc de ce raisonnement qu'il sera davantage compté dans la
compétition que celui qui s'est engagé dans le combat avec un désir plus ardent, mais qui a subi
des chéatiments plus cléments et, de ce fait, a enduré moins de souffrances, obtenant ainsi une
délivrance plus rapide, comme par exemple celui qui n'a subi que la décapitation, la chute dans un
abime, l'immersion dans la mer, ou tout autre chatiment simple et pur, apportant une délivrance
plus aisée. Ainsi, celui qui surpasse tous en gloire se retrouvera en second plan et sera inférieur a
ceux qui ont enduré des souffrances diverses et subi des tourments plus cruels, méme s'il était
supérieur a tous par sa volonté de martyr et par la disposition d'dme avec laquelle il s'est engagé
dans le combat. Serait-il juste de proclamer haut et fort comme vainqueurs ceux qui, non par leur
propre volonté, mais par les circonstances et l'influence d'autrui, ont accompli quelque chose par
nécessité, plutdt que par leur propre intention et leur libre arbitre ? On peut le constater dans
I'exemple de ceux qui partent au combat contre I'ennemi non pas sous la contrainte, mais de leur
propre initiative et a leurs propres frais — ce qui les a incités a aller au combat —, sont
recommandés pour de hautes récompenses, méme si, avant méme que I'ennemi ne soit tombé
entre leurs mains, ils l'avaient mis en fuite, ne permettant pas que les exploits d'un homme des
plus vaillants soient démontrés par leurs actions. Par conséquent, je pense qu’il ne faut pas faire
dépendre la volonté du martyre de la cruauté ou de la clémence des bourreaux et juger sur cette
base le mérite plus ou moins grand du martyr, mais il faut I'évaluer sur la base méme de la
détermination de leur &me et de leur résistance — sur la base de leur amour pour le Christ — aux
dirigeants qui tiennent la terre entiére entre leurs mains, et sur la base de leur confession de la
Vérité, sur la base de laquelle ils sont tous allés unanimement souffrir et ont méprisé toute mort,
étaient pleinement préts a toute forme de torture et ont osé entrer dans la lutte, sans rien craindre,
ne regardant que sur une seule chose : comment ne pas faiblir face aux horreurs, aussi cruelles
soient-elles, et ne pas échouer dans le but soigneusement défini, a savoir : échanger cette vie
temporaire contre I'éternité, la vie corruptible contre 'incorruptibilité, la vie éphémeére contre la vie
permanente et la vie périssable contre la vie bienheureuse et impérissable, dans laquelle il leur est
possible de régner avec le Christ; lls contemplaient avec calme les souffrances, tant la sortie de
cette vie que les bourreaux et les tyrans, les laissant tourmenter a leur guise ceux qui s'étaient
préparés en tout point a la mort pour le Christ et qui ne vivaient plus cette vie, mais la vie future, et
qui avaient crucifié la chair avec ses passions et ses désirs avant de souffrir, se réjouissant de
l'infliction plus grande et plus cruelle de souffrances a leur égard, y voyant une épreuve de leur
disposition d'ame et de la plus vaillante détermination spirituelle avec laquelle ils s'étaient engagés
dans le combat.

3. Telle était la préoccupation des martyrs; tel était le but qu'ils s'étaient fixé; c'est avec une
telle préparation qu'ils s'engagérent dans la souffrance; ils n'avaient qu'une seule tache : défendre
la Vérité jusqu'au sang et a la mort; un seul objet de lutte : mourir pour I'amour du Christ; un seul
espoir : que, terrifiés par les souffrances qui leur étaient infligées, ils n'omettent rien de la
perfection de la Vérité digne des martyrs; un zéle égal, nourri par un amour égal et semblable en
tous, méme si chacun quittait cette vie de maniére différente, et que le chemin menant au but visé
fat pour eux plus ardu, plus facile, plus long et plus douloureux, se terminant plus tét ou, au
contraire, prolongeant leurs tourments — néanmoins, c'était un seul et méme chemin pour tous, si
I'on ne jugeait pas par la qualité de la souffrance, comme on I'a souvent dit, mais par la résistance
et la volonté du martyr. Ainsi, s'étant entiérement préparés a mourir pour le Christ, ils étaient préts
a endurer toutes les terreurs, afin que, sur cette base, le résultat ne soit pas moins égal pour tous,
puisqu'ils poursuivaient un seul but : défendre la Vérité jusqu'a la mort et, par la, régner
éternellement avec le Christ. Tel était I'état de tous, et ils considéraient tout le reste comme
secondaire, entendant tout rapporter a ce but. Chacun était prét a souffrir avec joie, aucun d'eux
n'estimant rien de plus et ne craignant rien tant que de le perdre. Cet état ne leur appartiendra-t-il
pas a tous ? Et voici, telle est mon opinion a ce sujet, et j'attribue cette perspective a tous les

2



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

martyrs. Puisse aussi les martyrs me faire miséricorde si, étant totalement étranger a la pureté
inhérente aux martyrs, j'ai osé dire un mot a leur sujet et exprimer mon opinion, en digne zélote et
vénérateur des martyrs du Christ. Si, toutefois, en disant cela, je risque de déplaire a quelqu'un,
qu'on me permette néanmoins d'avoir ma propre opinion jusqu'a ce que quelqu'un me convainque
du contraire. Dés lors, la verité ne présente aucun danger; il n'est donc pas nécessaire de modifier
I'état réel des choses, contrairement au bon sens. Il est possible et nécessaire d'avoir cette opinion
quant a la volonté du martyr : qu'avec raison et discernement, ils se sont rendus au martyre,
gardant également a l'esprit que, malgré leur amour pour le Christ, ils ne trébucheraient ni ne
faibliraient dans leur fermeté, car ces deux aspects seraient d'une importance capitale, considérant
le sens du martyre. Parce que l'affaiblissement de I'amour envers le Bien-Aimé révéle une certaine
inaptitude et un certain début d'éloignement de Lui; c'est pourquoi il est arrivé naturellement et
s'est encore produit parmi ceux qui, sans raison, anticipent les événements, du fait de leur
mauvais départ, de glisser dans I'abime méme de I'éloignement (du Christ); et la folie sait
comment rendre inaptes de bien des maniéres les choses entreprises, et aussi exposer au danger
ceux qui, sur la base de la confiance en soi, pensaient se rapprocher du Christ, et ensuite les
conduire a s'éloigner de Lui, affaiblis face aux souffrances qui leur sont infligées, auxquelles ils se
sont soumis par folie; il est également arrivé que ceux qui s'attendaient a une chose plutét qu'a
une autre, c'est-a-dire qu'au lieu de souffrances plus sévéres et plus douloureuses, ils aient trouvé
leur libération (de cette vie) dans des conditions d'exécution plus douces et plus faciles; Et, au
contraire, d'autres ont subi des souffrances extrémement cruelles, qui les ont frappés au plus
profond de I'dame, auxquelles ils ne s'attendaient absolument pas et, comme on peut le dire a juste
titre, on n'aurait rien pu imaginer de pire. lls les ont endurées non pas en pensant a comment se
rapprocher du Christ et s'unir a Lui, mais avec la crainte de s'éloigner de Lui a cause de la cruauté
inattendue des tourments qu'ils subissaient, ce qui a fait que les insensés ont cédé a quelque
chose dans leur fermeté. Et qui oserait lancer cette fleche contre les saints et affirmer cette
inadmissibilité, selon certains, extréme a leur égard, entrainant naturellement une accusation
inconsidérée contre le Désiré et I'éloignement du Bien-Aimé de ceux qui L'aiment, alors que tous
les martyrs ne sont pas reconnus pour l'égalité de leurs aspirations, de leur amour et de leur
identité dans la constance face a tout, méme au plus terrible, inhérente a tous également en raison
de la disposition de leurs ames a tout, méme au plus terrible, avec laquelle tous sont entrés
également dans les combats, bien que différents selon les époques : le temps n'a cessé d'inventer
des tortures, et avec la multitude de ceux qui souffraient toujours pour le Christ, souffrant de la
fureur croissante des persécuteurs du Christ, les types de tourments et les instruments de torture
ont augmenté en quantité et en qualité, sous les nouveaux persécuteurs de la Vérité qui ont
remplace les précédents ? Que le trés saint Jean Chrysostome appuie également mes propos,
disant ceci dans son éloge du martyr Barlaam : «Que personne ne me dise qu'il (le saint martyr
Barlaam) n’a donné qu’une main; mais avant cela, qu’on imagine que celui qui a donné sa main
aurait aussi donné sa téte, ses cotes, aurait résisté au feu, aux bétes, a la mer, a 'abime, a la croix
et a la roue, et qu’il était prét a tous les supplices jamais entendus, et qu’il a tout enduré, sinon par
expérience elle-méme, du moins par volonté, car les martyrs ne vont pas a certains supplices,
mais se préparent a des exécutions inconnues; car ils ne sont pas maitres de la volonté des
bourreaux et ne fixent pas leurs limites ni leurs mesures de torture, mais quels que soient les
malheurs que la volonté inhumaine et brutale des bourreaux veut leur infliger, ils les affrontent
avec détermination — a moins que le corps, épuisé par le tourment, ne laisse le désir des
bourreaux insatisfait.»

4. Adhérons donc a cette opinion en cette matiére; il n’est nullement conforme au sens (de
ce qui a été dit) d’en placer un au-dessus d’'un autre; mais il peut arriver, peut-étre, par 'amour et
I'affection des admirateurs, que 'un des martyrs du Christ soit vénéré plus que les autres, car
chacun a toujours de l'affection et de la proximité pour un individu. Si 'un d’eux, avant méme
d’aller au martyre, avait fait des progrés considérables dans les vertus, cela suscite un grand
respect pour lui, car la combinaison des deux, comme découlant de l'autre, I'éléve justement
encore davantage : a la vertu s’ajoute I'exploit du martyre, et une mort violente pour le Christ, pour
sa part, scelle le juste chemin de sa vie et I'exploit varié et digne de son ceuvre; de sorte qu'il n'est
plus possible de soupconner que ce changement (c'est-a-dire sa détermination a aller jusqu'au
martyre) ait été causé par un manque de compréhension du sujet ou par une illusion de I'dme, qui
I'a conduit a la fin vers laquelle s'étendaient tous les désirs et toutes les aspirations des martyrs et
dans laquelle ils voyaient I'accomplissement du but de leur vie, afin qu'unis au Christ, ils soient
libérés de cette vie et soient toujours avec Lui et corégnent avec Lui; si le chemin du martyr était
tracé plus difficile, il était en méme temps plus glorieux et scellé d'une grande confirmation dans la
vertu.



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

5. De la (passons a ['Originateur actuel de ces arguments pour nous9 (car de I3,
conformément a ces arguments, nous sommes sortis, et maintenant nous devons, comme si nous
avions décrit un cercle, y revenir). Ainsi, sur cette base, le vaillant martyr du Christ, Dimitri, qui, a la
pureté de sa vie antérieure, s'appuya sur la force de la vertu pour accomplir le martyre, et orna sa
vie vertueuse d'une mort de martyr, et par I'éclat du martyre, accrut considérablement I'éclat de sa
vertu, et de la plus brillante Lampe jaillit la plus grande flamme, et sur cette base, il devint lui-
méme la Lumiére et illumine les confins du monde, mérite la gloire, et le Témoin de cet état est la
Source de paix : car, ayant offert au Christ des gouttes de sang tombant a terre, il ouvrit une
source de paix intarissable et abondante, qui coula pour le martyr, non seulement en raison de la
pureté qu'il avait atteinte, mais aussi par I'effusion de son sang pour le Christ, qui regut pour cela
une grace si riche de Dieu, signifiant clairement une autre grace, plus grande encore : I'néritage du
Royaume des Cieux dans la béatitude éternelle, en vertu des deux plus grands fondements de
respect et de lumiére. Car, premiérement, il s'était empressé d'offrir a Dieu une vie vertueuse et
pure, et deuxiemement, il avait paré et scellé la pureté et la sainteté qu'il avait auparavant
acquises par une mort de martyr, sous le regard d'un détachement militaire considérable qui, dans
leur grande inhumanité et leur cruauté, lui transperca les cotes de nombreux coups de lance
jusqu'aux entrailles, comme s'ils ne se contentaient pas de lui infliger un seul coup fatal; ou plutét,
comme s'ils n'étaient pas satisfaits, de sorte qu'aucun coup ne suffisait a tuer le martyr, et c'est
pourquoi plusieurs (assassins) prononcérent cette sentence contre lui; de sorte que pour chaque
lance qui lui transperca les entrailles, il devait lui étre imputé autant de condamnations a mort et de
morts, car chaque soldat, servant la fureur du tyran, considérait comme un honneur de participer
au massacre du martyr, et c'est pourquoi une multitude innombrable d'entre eux aiguisérent contre
lui un nombre innombrable de lances. Et quelle signification avait la multitude de lances
transpercant le martyr ? Car un seul suffit a cet effet, leur multitude étant superflue; si toutefois un
seul paraissait insuffisant pour le massacre, lorsque la fureur du meurtrier I'emporte sur toute
logique et, dans son impiété, ne se permet pas de voir I'état véritable des choses, a savoir que
tous ont déja infligé la mort et que le martyr est déja mort — alors, comme je I'ai dit plus haut,
autant de lances I'ont transpercé, autant de meurtriers et de morts lui ont été infligés, de sorte que
le martyr du Christ, Dimitri, est mort non pas une fois, mais d'innombrables fois; oui, la cruauté des
guerriers a aiguisé d'innombrables lances contre lui, et il était clair que nombre de ces lances
étaient tachées du sang des martyrs, car toutes, chacune individuellement, ils considéraient
comme un honneur de brandir une lance éclaboussée et tachée de sang, et de la hisser comme
un étendard de victoire sur le martyr, méme si seule la pointe de sa lance était tachée de son
sang; mais de cette maniére, quelque chose d'inverse a ce qui était arrivé au martyr leur arriva, a
savoir : sur une multitude de lances, ils leverent follement un étendard de victoire sur eux-mémes
et affichérent publiquement leur défaite : car, en vérité, chacun d'eux subit la défaite, lorsque le
martyr endura vaillamment tout et leva un étendard de victoire sur chacun d'eux, sans tourner le
dos a I'ennemi, afin qu'ils puissent se vanter par rapport a lui, les ayant vaincus comme ayant un
avantage en force supérieur, et d'autant plus grand que beaucoup s'étaient soulevés contre lui.
Ainsi, la main ensanglantée des guerriers, et avant elle la volonté, inspirérent le meurtre, leur
apprenant a prendre les armes non contre une multitude d'ennemis et a diriger leur lance non
contre plusieurs adversaires, mais a faire la guerre en grand nombre contre un seul martyr du
Christ, afin que, sur la base de cette défaite, la mort du martyr puisse étre proclamée par eux,
inspirés a mourir pour le Christ, pour qui I'amour de cette vie et le refus de la mort infligée sont
considérés comme la mort, et la plus honteuse des morts, privant de la vie immortelle et éternelle
pour cette vie illusoire, considérée comme une vie qui se détruit d'elle-méme, et bien que nul ne
doive précipiter son terme, il ne faut pas non plus lui accorder trop de valeur, et chacun doit avoir
sa propre vision du monde, qui doit accompagner la vie de tous, car il est nécessaire a chacun, en
général, de la préférer en elle-méme, et avant qu'elle ne prenne racine, il faut la rechercher avec
grand effort. Car le Royaume de Dieu est atteint par ceux qui s'efforcent d'en prendre possession;
c'est la vie, une vie sans chagrins et non interrompue par le temps, mais qui demeure au-dessus
du temps et qui conserve a jamais en elle celui qui a été jugé digne d'une telle vie, régnant avec le
Christ pour toujours.

6. Ainsi le vaillant soldat du Christ s'arma vaillamment pour mourir pour le Christ; ainsi il
méprisa les nombreuses lances des soldats, bien gu'ils les affGtassent souvent contre lui; ainsi
rien, ni présent ni futur, ne I'effraya, mais au contraire, éleva son ame plus encore vers le ciel, ou
elle demeurait avant méme de quitter son corps, tandis que le corps, tombant a terre, portait les
marques de nombreuses lances, et c'est pour cette raison que vous célébrez aujourd'hui la féte du
martyr. Et le martyr (Dimitri) au ciel forme un choeur avec les armées de martyrs, et tous les
peuples de la terre qui aiment les martyrs, ayant formé des choeurs, lui adressent des louanges, et

4



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

par lui au Maitre, I'honorant lors de fétes annuelles et de discours élogieux; Vous possédez aussi
un certain avantage sur tous les autres a cet égard, étant capables d'offrir au reliquaire du martyr
et la source de paix qui jaillit constamment du reliquaire, par laquelle la grace de la gloire du martyr
se répand jusqu'aux extrémités de la terre. Ah ! si seulement vous aviez un peu plus d’amour que
les autres pour le martyr et, par 1a méme, pour lui et pour le Maitre et Créateur de toutes choses !
Or, je crains qu’a cet égard, vous ne soyez en rien plus qu’eux, 'aimant, comme on dit, de la
maniéere la plus modérée; Ce qui m’inspire la crainte a votre égard, c’est que je constate que vous
n‘avez pas une disposition semblable, ni méme convenable, envers tous les autres martyrs du
Christ (car, bien que votre amour pour le grand martyr soit sincére, il n’est pas disposé de maniére
appropriée, bien que vous ayez accordé une certaine part de votre disposition aux autres martyrs,
auxquels il participe désormais, et a la mémoire desquels vous semblez étre entierement dévoués
et vénérés) et il est également visible que vous méprisez complétement les assemblées les plus
saintes. Je ne parle pas des matines et des vépres, car ces offices sont totalement méprisés par
vous, comme s’ils n’avaient jamais existé : en méme temps, vous faites référence, de maniére
quelque peu injustifiée, au fait que vous ne vous réunissez pas pour les offices du matin, par
crainte devant le peuple auquel, a cause de la multitude de nos péchés, nous avons été livrés en
esclavage, craignant que, la nuit venue, vous ne soyez victimes d’'un malheur; Vous invoquez cela
comme prétexte, mais cela ne s'est jamais produit nulle part, pour personne dont le salut de I'ame
soit la préoccupation premiére. On préfére I'office du soir aux soucis de la vie, aux excés, a
l'ivresse et a tout le reste, plutdt que d'aller a I'église et de louer Dieu le soir. Mais qui parmi vous
se contraint a venir a I'église quand le saint Sacrement de I'Eucharistie y est célébré et que se tient
la plus mystérieuse assemblée ? Qui reste pour écouter les paroles des apostoliques et du
Seigneur, quand I'Eglise les proclame une a une, une a une, avec une voix forte et plus claire que
n'importe quel héraut ? Qui vient prier avec le prétre ? Qui...



