Saint Genade Scholarius

un LivRE SUR DOTRE Oicu UniQue €n CTRIiNICTE €T
L€ CREATEUR O€ TOUT CE€ QUi €Xisce

Contre les athées, c'est-a-dire ceux qui pensent que tout arrive par hasard, et contre les
polythéistes."

Penser que Dieu n'existe pas est caractéristique d'une folie extréme, comme le dit le divin
David : «L'insensé dit en son cceur : Il n'y a point de Dieu !» (Ps 14,1) ! Et si méme la tromperie
chez les hommes reléve de I'absurdité (de sorte qu'en un sens, étre bon et étre raisonnable ne font
qu'un), alors seule la tromperie la plus extréme caractérise une telle pensée. Car certains,
complétement emportés par la sensualité et les plaisirs charnels, ont congu en eux cette folie
perverse (Sag 10,14) et, s'en glorifiant (Ps 9,24), au lieu de vivre comme des étres humains, ils
préférent apparemment vivre comme des bétes stupides. Mais rares sont ceux qui ont osé
défendre leur perversité, car tous les hommes, bons et mauvais, illettrés et savants, sont
fermement convaincus de l'existence de Dieu, qu'll est le Donateur de tout bien, tandis qu'ils se
considérent comme la cause du mal et des malheurs qui I'accompagnent. Et bien gqu'ils puissent
ainsi se tourner vers une voie plus juste, bien qu'ils demeurent incorrigiblement pervers, ils ne
nient pas étre rendus fous par leur propre volonté. Enfin, certains, conscients de leur erreur et
sentant le courant les emporter, s'efforcent néanmoins de paraitre pieux et confessent
publiquement I'existence de Dieu, mais ils dissimulent dans leur cceur le poison de la folie; et c'est
pourquoi ils demeurent incurables. lls n'abritent pas de telles pensées impies dans leur esprit (car
elles ne sont pas le fruit de l'intellect), mais dans leur cceur, ils congoivent l'athéisme, semé par un
désir de sensualité et un attachement a la matiére inanimée. Car s'ils pouvaient employer leur
intelligence et leurs paroles a bon escient — et ils le pourraient, s'ils le désiraient plus ardemment —,
ils comprendraient plus clairement que jamais l'existence de Dieu et les autres dogmes de piété
qui s'y rattachent.

Laissant de coté les ceuvres de Dieu, qui éclairent I'esprit des sages, mais que beaucoup
peinent a discerner, ceux qui en sont capables et désireux peuvent scruter leurs propres livres,
d'ou il est révélé que l'existence de Dieu est absolument nécessaire, qu'il est impossible qu'il
n'existe pas, et que sa non-existence est le comble de I'impossibilité. Nous omettons également
I'opinion commune, partagée par tous, qui accorde une grande importance a la vérité, car rien
n'est plus vrai que les principes inhérents a la nature de toute chose. Car, comme on I'a dit, a
I'exception de quelques rares insensés, tous ont reconnu et continuent de reconnaitre Dieu — a tel
point que, souhaitant sonder son essence et sa relation au monde, bien que la difficulté de telles
recherches les ait conduits a diverses opinions, ils n'ont pas abandonné la foi originelle et
commune en Dieu. lls vivent de cette foi et la conservent comme par miracle. L'impossibilité de
concevoir cela de Dieu par la pensée naturelle, ou de parvenir a une conclusion semblable par la
connaissance naturelle, témoigne grandement de l'existence de Dieu : car, tout naturellement et
nécessairement, l'idée que Dieu existe est liée a I'idée que son essence est incompréhensible a
I'esprit et inexprimable par les mots. Et nous, en réprimandant les insensés et en allant droit au but
de notre propos, nous ne citerons pas ici la révélation divine pour confirmer la vérité de I'existence
de Dieu. Mais puisque ceux qui ne reconnaissent pas I'existence nient a la fois la création de tout
ce qui existe et la providence du Créateur s'étendant sur tout cela, et, conformément a cet ordre
gu'ils ont inventé, ils pensent que tout existe et arrive sans but (aUtoudTwg), et a cela est liée
toutes sortes d'autres choix de mensonges, alors pour le but présent (le mien), il suffit de
convaincre l'un d'eux par quelques considérations simples et des preuves trés bréves de
I'existence du Dieu unique, et a partir des quelques et plus claires manifestations de Son existence
de présenter la plus forte dénonciation de la folie humaine.

Homme ! Par nature, tu possédes un avantage indéniable sur tous les objets terrestres et
sur la terre elle-méme; tu surpasses la terre et la pierre par les beautés naturelles qui t'habitent, ne
t'unissant a elles que par la corporéité (car toi aussi, tu es revétu d'un corps) et, si I'on veut, aussi
par I'étre, qui appartient généralement a tout ce qui existe. Tu as encore plus en commun avec les
plantes, et plus encore avec les plantes animées, a mesure que la plante elle-méme s'éloigne de
la terre, de la pierre et de tout ce qui est inanimé. Et avec les animaux-plantes, tu partages le
mouvement vers l'avant (to kiveioGal petaBatik®g), qu'ils possédent plus que les plantes en
général. Et tu te rapproches encore davantage des animaux, puisque, outre tout ce qui a été dit
précédemment, tu pergois aussi comment les animaux surpassent toutes les autres choses
existantes. Mais toi seul es capable de discerner la supériorité qui t'éléve au-dessus de tous les

1



Saint Genade Scholarius

autres animaux. D’ou vient donc cette distinction bien ordonnée entre vous et les autres créatures,
et entre elles les unes et les autres — une distinction qui imprégne l'innombrable multitude des
étres indivisibles de chaque espéce ? Ne vient-elle pas d’elles-mémes ? Et ainsi la pierre, qui
aurait pu étre une plante, a-t-elle choisi un rang inférieur ? Pas plus que vous ne choisiriez d’étre le
portier du palais royal plutdt que de siéger sur le tréne, si le choix vous appartenait ! Et ainsi la
plante, voici, est-elle devenue volontairement inférieure a I'animal ? Et le cheval, s'il 'avait pu,
n’aurait-il pas choisi d’avoir la nature humaine ? Ce n’est pas d’elles (dites-vous), mais sans
aucune intervention d’en haut et par hasard, une telle répartition s’est produite. Mais si, dans un
monde bien ordonné et défini, une telle chose ne peut étre admise qu'occasionnellement, et s'il
existe une distinction entre phénomeénes naturels et rationnels, alors tout événement survenant en
dehors des lois de la nature et de la raison s'apparente a une maladie en pleine santé, bien que
cette maladie, comme toute chose, n'ait pas de cause constante. Et sans cause suffisante, elle
n'existerait pas ; un phénoméne extraordinaire, se produisant une fois sur une longue période, est
une corruption de l'ordre naturel, due a une perturbation de la matiére.

D'ailleurs, en tant qu'étre pensant, n'agissez-vous pas vous-méme en choisissant d'avance
vos actions ? Pourquoi ne souhaiteriez-vous pas voler un jour ? Méme si vous dites souvent : «Ah,
si seulement je pouvais voler maintenant I» De toute évidence, votre nature n'est pas faite pour le
vol, et il vous est impossible d'étre a la fois humain et oiseau. Pourquoi ne nagez-vous pas dans
les profondeurs marines, afin de ne pas avoir a pécher péniblement a la surface ? De toute
évidence, votre nature ne peut vivre dans I'eau, pas plus que les poissons ne le peuvent sur terre.
Ainsi, bien que vous ayez plus de pouvoir que d'autres pour déterminer votre propre vie, votre
capacité est, a bien des égards, limitée par la nature, et vous étes contraint de ne pas tout faire
selon votre propre volonté, mais de vous adapter a de nombreuses circonstances.

De telles caractéristiques, propres a chaque espéce, méme indivisible, peuvent-elles étre
accidentelles ou dépourvues de finalité, de sorte qu'il soit impossible pour chacune d'elles d'avoir
un bien plus ou moins déterminé ? Si I'accidentel et le dépourvu de finalité s'opposent a l'ordonné
et au prédéterminé, alors les contraires s'excluent mutuellement. Et ce qui advient dans l'ordre de
la nature et par le choix humain peut-il se produire sans un directeur ? Et si cela n'est pas agencé
et ordonné par soi-méme, peut-il exister sans ordre extérieur ? Si nous admettons toutefois que
cela se produit selon un certain ordre par l'intervention de causes supérieures et plus générales,
alors nous éliminons déja le hasard et I'absence de finalité. Et dés lors, la question de ces causes
supérieures, qui difféerent les unes des autres par leur nature et leur ordre (degré), comme les
causes inférieures, devient également pertinente. Car méme les causes supérieures n'ont pas le
pouvoir, par elles-mémes, d'agir et d'organiser les choses par rapport aux causes inférieures, ni
d'établir une supériorité ou une infériorité les unes par rapport aux autres. La lune, par exemple, si
elle le pouvait, choisirait d'étre le soleil et agirait dans les régions inférieures comme le fait le soleil,
c'est-a-dire mieux et plus grand que ce qu'elle est capable de faire actuellement. De méme, le
soleil agirait de la méme maniére envers les corps supérieurs, et une lutte contre l'ordre
s'ensuivrait. Par conséquent, ces causes supérieures sont elles aussi soumises a un ordre
obligatoire; dés lors, étant donné I'immuabilité et la constance de cet ordre et de cette nature en
elles, elles doivent sans aucun doute avoir une raison d'étre pour cette nature méme et pour une
telle relation et une telle action mutuelles sur ce qui leur est inférieur.

Mais permettez-moi de vous poser une autre question : imaginons que vous soyez
charpentier ; pourquoi n’étes-vous pas aussi constructeur naval ? Et si vous excellez dans ce
domaine, pourquoi n’étes-vous pas aussi cordonnier ? Et, d’'une maniére générale, pourquoi ne
maitrisez-vous pas tous les arts, ne serait-ce qu’'un seul ? Bien sUr, il est impossible de tous les
maitriser. Chaque art exige beaucoup d’études, et encore plus de travail, et donc, par I'expérience,
le savoir-faire. Mais cela demanderait énormément de temps : une vie humaine ne suffirait pas a
I'étude de nombreux arts, et encore moins de tous. Avant d’avoir acquis une bonne connaissance
de chacun d’eux, la mort empécherait d’en profiter. Pourtant, on s’efforce de les apprendre
précisément pour son propre bénéfice. Mais ou trouve-t-on I'occasion d’apprendre un ou deux
arts ? De soi-méme ? Dans ce cas, il suffit d’avoir envie d’apprendre, et en peu de temps, on
pourrait tous les maitriser — mais la réussite dans chacun exige beaucoup de temps. Cela signifie
que la capacité d'apprendre est inscrite dans votre nature, telle une étincelle venue d'ailleurs. De
méme que vous n'étes pas né par désir d'exister, car vous n'existiez pas avant votre conception,
de méme vous n'avez pas regu cette étincelle par votre propre désir. Vous avez recu la capacité
d'exceller dans certains arts, mais pas dans tous, sans pour autant manquer de la capacité de tout
comprendre. Cette capacité ne vous a pas été donnée sans raison (car vous seul, ou peut-étre
quelques autres seulement, l'auriez possédée), tout comme rien dans la nature n'est sans raison.
Or, tous les étres humains ont la capacité d'apprendre, une capacité qui, d'abord, aspire

2



Saint Genade Scholarius

vaguement a toute connaissance avant de commencer a apprendre, puis se spécialise pour
certains dans une science, pour d'autres dans deux ou trois, mais jamais dans toutes a la fois.
Vous possédez cette aptitude naturelle a apprendre beaucoup de choses d'ailleurs, ainsi que la
simple capacité d'apprendre : de sorte que certains signes de cette aptitude (ainsi que d'une
certaine lassitude face a beaucoup de choses), révélant une disposition intérieure, sont
discernables dans la structure du corps, un fait bien connu des personnes expérimentées en la
matiére.

Et pourquoi n'utilise-t-on pas les mémes matériaux pour tous les arts, alors que chaque art
requiert un matériau différent ? On ne peut pas fabriquer des bottes et construire une maison avec
le méme matériau, méme si I'on savait aussi bien construire que fabriquer des bottes ; pourtant, on
ne changerait pas volontairement de matériau si l'on pouvait construire une maison et des
chaussures avec le méme matériau. Pourquoi, alors, ceux qui pratiquent les arts font-ils une
distinction entre les matériaux ? Parce qu'ils ne le font pas volontairement; et si I'on voulait utiliser
n'importe quel matériau sans distinction pour sa construction, on ne le pourrait pas, comme je l'ai
dit précédemment. Vous percevez un ordre harmonieux dans les arts et les artistes, révélé par la
subordination de la nature a I'art. Cet ordre englobe clairement tout ce qui existe dans la nature, et
vous avez le pouvoir et la capacité de discerner quelle substance correspond a quel art. Ce
pouvoir est la pensée, assistée par l'expérience. Sinon, pourquoi commenceriez-vous par
construire une maison par les fondations, puis poseriez-vous les murs, puis les plafonds en les
fixant aux murs, ensuite construiriez-vous le toit, et enfin aménageriez-vous l'intérieur et le
décoreriez-vous, sans jamais faire l'inverse ? De toute évidence, vous ne pourriez pas faire
autrement, méme si vous le vouliez ! Si vous le pouviez, vous pourriez méme marcher sur la téte,
les pieds en l'air, comme certains le font en plaisantant; mais méme ceux-ci n'utilisent jamais leur
téte a la place de leurs pieds (car c'est impossible), mais, soutenant leur téte avec leurs mains, ils
marchent sur le sol, utilisant leurs mains au lieu de leurs pieds. Pourquoi ne construit-on pas de
batiments en mer, et pourquoi un nageur ne nage-t-il pas sur la terre ferme ? N'est-ce pas parce
que l'art de la navigation est inapplicable a la terre, tout comme l'art de la construction est
inapplicable a la mer ? |l faut le dire : vous étes habile en construction, mais vous béatissez en vous
adaptant a la nature et a ses produits. Si vous étiez médecin, vous utiliseriez plantes et pierres
dans votre pratique; or, certaines plantes, par nature, possédent plus d'une propriété et, loin de
simplement dissiper la maladie, peuvent la provoquer si elles sont consommées seules (sans
mélange) ou sans les connaissances nécessaires; d'autres, en revanche, tuent au lieu de fortifier
ou de rétablir la santé. Il en va de méme des pierres. Et nul, par aucun art, n'est capable de
transformer la nature des plantes et des pierres; leurs propriétés destructrices ne sont modérées
que par d'autres, naturellement opposées, plus puissantes, et par diverses méthodes scientifiques.

Enfin, face aux sublimes créations de Dieu, a I'hnarmonieuse diversité de leurs natures et de
leurs puissances, a leur ordre clair et étonnant, a leur régularité, et a tant d'autres choses qui ont
nécessairement conduit chacun a l'idée d'un gouvernement divin du monde, vous pourriez vous-
méme, si vous le vouliez, étre convaincu que rien, existant ou en devenir, n'existe ou ne vient au
monde sans ordre, et que toutes choses sont interconnectées et distribuées, pour ainsi dire, par
une chaine merveilleuse, non pas ordonnées par les choses elles-mémes. De plus, tant de
natures, si diverses, n'auraient pu étre unies en un seul monde sans un Etre qui les a unies a
l'origine et leur a conféré le pouvoir de maintenir leur lien mutuel, lien que Lui seul aurait pu
détruire, s'll I'avait voulu. Unir dans un tel ordre, c'est créer, et détruire, c'est pervertir. Et vous, par
exemple, en construisant une maison, vous combinez différentes natures, non pas comme vous le
souhaiteriez, mais comme elles peuvent I'étre, et votre art s'applique a leur nature. Par
conséquent, vous ne faites que les combiner, vous ne les créez pas. Et Celui qui combine les
propriétés naturelles des objets existants est, bien sar, leur Créateur; car Il les crée et les agence
de maniére a ce qu'ils puissent étre utilement liés a un tout, c'est-a-dire a tout ce qui existe. C'est
pourquoi Il a a la fois créé et uni les parties du tout.

Et si, par aucun autre moyen semblable, vous devez connaitre votre Créateur, c'est par
vous-méme, par votre nature et par vos ceuvres, que vous devez connaitre votre Créateur, qui, en
méme temps que votre existence, vous a aussi accordé le lien avec les autres choses créées. Et
nous, n'ayant guére d'autre choix, vous proposons, plutdt que par bien d'autres, plus savants, cette
méthode (de connaissance de Dieu), non seulement pour vous rappeler votre erreur, mais aussi
avec le désir de vous aider, si vous le souhaitez, a vous connaitre vous-méme et a connaitre Dieu,
qui a créé toutes choses. Vous vous considérez comme le batisseur de votre maison, et a juste
titre, et vous reconnaissez vous-méme celui qui vous a enseigné l'art de batir, art qui ne vous a
pas été donné a la naissance, mais aprés la seconde partie de votre vie, lorsque, de plus, la
nature vous a offert tous les moyens et toutes les occasions d'apprendre et de pratiquer. Vous ne

3



Saint Genade Scholarius

dites pas que la maison est apparue d'elle-méme, car dans ce cas, elle n'aurait nécessité aucun
paiement ; vous ne dites pas non plus que le savoir-faire (de batir) vous est venu naturellement,
car dans ce cas, vous n'auriez aucune raison de consulter qui que ce soit, de payer et d'écouter
celui qui peut vous montrer (comment batir). Mais vous refusez de reconnaitre I'existence du
Creéateur, vous vous estimez inférieur a tant de Ses créations, bien que vous soyez composé d'une
ame et d'un corps — bien que votre ame soit dotée de forces nombreuses et puissantes, et que
votre corps soit constitué d'une multitude d'éléments semblables a ceux du monde. Ainsi, en tant
qu'étre a la fois homogéne et hétérogéne, vous étes diversifié et uni par tant de parties et de
membres, internes et externes, liés par une relation de domination et de subordination. Votre ame
peut atteindre la perfection en vertu et la capacité d'utiliser le corps correctement. Si vous ne
savez pas comment faire, vous péchez contre vous-méme et contre votre corps, et vous luttez
dans la direction opposée. En d'autres termes, vous ne désirez pas l'existence du Créateur, bien
que vous reconnaissiez en vous les qualités les plus diverses et les plus merveilleuses, et non
seulement en vous, mais aussi chez d'innombrables autres étres de méme nature. Si vous étes a
la fois le béatisseur et le maitre de votre maison, vous vous souciez non seulement de son
existence, mais aussi de son confort. Et pourtant, vous refusez d'admettre le Pourvoyeur et le
Gardien de votre vie ! Parfois, on a besoin de quelqu'un qui est incapable de se débrouiller seul;
mais on n'écoute pas celui qui peut aider et qui aide réellement, on ne veut pas I'écouter quand I
intervient, on ne veut méme pas reconnaitre ses bonnes actions ! On loue une maison solidement
construite, tout en encensant son béatisseur; mais on déshonore la structure merveilleuse et sage
(oikodopiav) qui est en nous, refusant obstinément de reconnaitre notre Créateur ! On se moque
de celui qui dit que la maison s'est construite d'elle-méme; mais concernant des objets bien plus
élevés, qui constituent le fondement matériel de notre art (et la matiére est diverse et de nature
variée), on refuse de reconnaitre leur Auteur et Créateur, et, plus insensé encore, on refuse de
connaitre I'Auteur de soi-méme et des bienfaits que I'on posséde | Comment s'étonner, dés lors,
que vous ignoriez tout le reste, comment et pourquoi cela existe, lorsque vous créez en vous de
telles ténébres, et que par la ruse et le désir d'une vie dissolue vous atteignez une telle folie ?
Ainsi, en proie a la folie, vous ajoutez sans cesse le mal au mal et, ayant a jamais renoncé a la vie
humaine, vous errez aveuglément !

Voila ce que nous disons, sans entrer dans les détails, a ceux qui, dans leur grande folie,
clament qu'il n'y a pas de Dieu !

Ceux qui disent qu'il y a plusieurs dieux semblent moins fous que ceux qui nient
complétement I'existence de la nature divine ; pourtant, méme eux, en admettant la pluralité de
cette nature, péchent gravement contre le Dieu unique. L'ordre de ce monde visible et la
correspondance de ses parties leur étaient si cachés qu'ils ont décidé de diviser la nature divine
selon leurs propres critéres, au lieu de partir de la.

Aujourd'hui, le monde entier croit en un seul Dieu, sans étre troublé par l'insensibilité des
athées ni par lirrévérence des polythéistes qui se dissimulent derriére un masque de vénération.
Car si quelqu'un s'est récemment levé avec la volonté de raviver le polythéisme hellénique, c'est
lui-méme qui en est arrivé la par la stupidité de son raisonnement; et ceux qui, s'accrochant a lui,
s'en tiennent a cette erreur intolérable au lieu de la foi véritable et commune de I'humanité,
seraient considérés comme encore plus insensés. Et nous avons longuement écrit contre une telle
distorsion du sens, non pas alarmés par le fait qu'il s'exprime contre la vérité divine, mais plutdt
troublés par l'ignorance de beaucoup concernant ce sage renommé, de sorte qu'une personne
plus naive, emportée par la gloire de sa sagesse, puisse s'accrocher a un mensonge. Lui-méme
ne connait que les rudiments de la science; il n'a rien acquis d'autre digne d'intérét, pas méme la
sagesse qui orne toute chose. Il excellait dans I'éloquence antique, mais il I'exprima dans les
ceuvres les plus impies et les plus aberrantes; un tel succés est justement condamné par un
proverbe latin chez ceux qui ne se soucient que de la pureté et de I'éclat du langage; et pour cela,
peut-étre, quelqu'un le louera. Mais dans sa capacité a discerner le vrai du faux, il est si faible et si
semblable a l'ignorant que méme un enfant le dénoncerait — et méme si l'enfant le trompait, il
serait impuissant a le contredire. C'est pourquoi il a initi€ une telle erreur, et nous avons
ouvertement dénoncé sa «meilleure législation», car c'est ainsi qu'il a intitulé le livre qu'il a écrit de
sa propre main, et nous avons détruit le fléau par le feu. Et nous avons été poussés a cette action
par la crainte et le respect pour le Fils de Dieu incarné pour nous et pour sa meilleure législation;
Guidés par de tels motifs, nous ne pouvions agir autrement.

Ce n'est pas le moment de dénoncer l'erreur des polythéistes, car elle a déja été
suffisamment dénoncée par Dieu lui-méme et par des hommes versés dans la connaissance des
choses divines. D'ailleurs, aujourd'hui, seuls quelques-uns, dans l'ombre, persistent dans le
polythéisme, n'osant s'opposer a la vérité qui regne partout. Or, comme nous l'avons dit, le monde

4



Saint Genade Scholarius

entier reconnait l'existence et l'unicité de Dieu. Puisque, la compréhension de l'unité de Dieu
variant, les hommes se divisent en de nombreux groupes religieux, il nous suffit, ainsi qu'aux
autres, guidés par les lois divines de Jésus notre Sauveur, d'avoir devant nous sa personne, ses
disciples et leurs successeurs, et le Dieu unique, car c'est de lui que nous avons appris a nous
comprendre nous-mémes et a proclamer les dogmes de la foi. Mais pour ceux qui s'égarent, il faut
ajouter quelque chose.

Que Dieu soit un en essence et en méme temps Trinité en personnes, c'est-a-dire en
hypostases particuliéres, qui sont en réalité distinctes, on peut en trouver de nombreuses preuves
dans I'Ancien et le Nouveau Testament. Mais lorsqu'on s'adresse a des personnes qui n'adhérent
pas aux mémes principes de connaissance que nous concernant les choses divines, il est
nécessaire de s'appuyer sur des principes plus généraux. Et puisque les Juifs, et d'autres avec
eux, tout en niant clairement la Trinité en Dieu, admettent, quoique non avec la méme adhésion,
I'enseignement de Moise — car les Juifs I'acceptent pleinement comme donné par Dieu —, bien
que, demeurant sourds aux ceuvres de la dispensation divine, ou les interprétant de maniéere
perverse, ils ne les lui appliquent pas, il nous suffit maintenant, a partir de I'enseignement de
Moise, comme principe commun a tous, de prouver la Trinité en Dieu a ceux qui nous contredisent
sur ce point. Et nous avons en effet relaté et confirmé cette brillante vérité de foi dans des livres
entiers, et non seulement dans des discours publics. Et maintenant, nous allons leur présenter
autre chose, tirée de Moise seul. Moise, inspiré par Dieu, représente ce dernier aprés la création
de toutes choses séparément et dans l'ordre, se disant a lui-méme : «Faisons I'homme a notre
image, selon notre ressemblance» (Gen 1,26). Si, selon eux, Moise dit vrai, et si Dieu s'est
véritablement dit cela a lui-méme, et que ceci est la parole de Dieu, alors il ressort clairement de
cette parole que Dieu est un (car il est dit : Dieu dit), qu'il y a une certaine pluralité et un certain
nombre en ce Dieu unique (car Dieu se dit a lui-méme : « Faisons », indiquant ainsi une certaine
pluralité en lui), et enfin, que 'homme a été créé a I'image de Dieu (car il est dit : «a notre image»).
Il est tout a fait convenable que I'homme recoive l'existence a l'image de Dieu, non seulement
parce qu'il a regu le libre arbitre (aute€ouoiotnTi Tiunoouevog), selon lequel il est, aprés Dieu, le
chef et le couronnement de toutes les créatures, mais aussi parce qu'il est I'image de l'unité en
Dieu et d'un certain nombre. Il I'image véritablement, car il est un, et pourtant son ame est
composée de nombreuses puissances. Ce nombre de personnes en Dieu nous a été révélé par
Jésus, annoncé par Moise. Lui, ayant prédit depuis longtemps qu'il viendrait, et Lui qui est venu
pour cela et d'autres bienfaits pour nous, a dit que les croyants devaient étre baptisés au nom du
Pére, du Fils et du saint Esprit (Mt 28,19; Mc 16,16). Ces trois personnes partagent un nom
commun : «une seule Divinité», ou, de maniére équivalente, un seul Dieu, Dieu en trois personnes.
Mais avant méme la venue de Jésus, David a clairement mis en évidence cette Trinité en Dieu,
déclarant : «Par la parole de I'Eternel les cieux ont été établis, et toute leur puissance par le souffle
de sa bouche» (Ps 32,6); et ceux qui ne partagent pas notre avis n’ont aucun droit de contredire
David. La doctrine de la Trinité en Dieu est également empruntée a d’autres prophétes, adaptée
spécifiquement a leurs prédictions concernant le plan divin. Et maintenant, ayant affirmé que
'homme a été créé a l'image de Dieu et que Dieu lui-méme I'a déclaré, nous allons démontrer
cette idée non seulement a partir de Moise, mais aussi a partir de la verité manifeste en 'lhomme
lui-méme, étre pensant.

Toute ceuvre est, d'une certaine maniére, semblable a celui qui la réalise par l'esprit, car
elle est faite selon le modéle imprimé dans l'esprit du Créateur; et la ressemblance de I'ceuvre,
immatérielle dans I'esprit, est conférée par conséquent a la substance elle-méme. De méme que
nous reconnaissons a une trace le passage d'un homme, de méme, lorsque nous voyons une
maison, nous imaginons qu'elle est I'ceuvre d'un béatisseur, et en méme temps nous déduisons la
condition et la puissance de celui qui I'a construite. De la diversité des ceuvres, nous déduisons la
dissemblance de la condition des créateurs; et la similitude de la trace est, et est appelée, une
ressemblance. Si cela est vrai de ceux qui créent partiellement, cela I'est d'autant plus du Créateur
de toutes choses, le Créateur au sens propre. Mais dans les ceuvres, cette ressemblance est,
d'une certaine maniére, semblable, car toutes sont créées en général, et la cause premiere de
toute chose est infiniment et inaccessiblement supérieure a ses ceuvres. Par conséquent, la
ressemblance entre elles est trés floue, car la puissance du Créateur surpasse la faiblesse de
cette ressemblance. Cependant, bien que faible et imprécise, cette ressemblance n'en demeure
pas moins réelle, et tout ce qui existe reflete nécessairement le Créateur.

Toutes les créations de Dieu lui ressemblent donc d'une certaine maniére, car elles
révélent la sagesse et la puissance de Celui qui les a créées; car il n'est pas un seul objet, pas
méme le plus petit, qui ne suscite une profonde admiration pour la sagesse et les prodigieuses
capacités que Dieu lui a conférées, malgré sa taille insignifiante. Elles possédent a la fois agilité et

5



Saint Genade Scholarius

une utilité diverse, et tout cela est adapté aux besoins de la vie humaine. Mais aucune d'elles n'est
appelée l'image de Dieu; car les cieux et les astres ne sont que matiére, de simples corps sans
ame. L'homme seul est immatériel et incorporel par son ame, et lui seul est un étre pensant, tandis
que tous les autres présentent une ressemblance, la plus commune, avec leur cause, car tous
existent, et Dieu existe, bien que I'étre divin soit infini et incomparablement supérieur a I'étre de
chacun d'eux. Certains étres terrestres présentent une ressemblance encore plus grande — par la
vie; mais la véritable ressemblance par la pensée, qui appartient a 'hnomme seul dans tout le
monde visible, est supérieure a toutes les autres ressemblances. Les anges, cependant, étant des
intellects lumineux, ont depuis l'origine participé de maniére privilégiée a cette ressemblance avec
la nétre. La plus grande intelligence des anges est également accessible aux humains qui ont
progressé en vertu. Ainsi, de toutes les choses visibles, 'homme seul est appelé I'image de Dieu —
et a juste titre. Car 'homme est appelé homme avant tout par son ame, et le corps est uni a I'ame
comme son instrument; I'ame humaine elle-méme est incorporelle, immatérielle et pensante. Ces
mémes avantages et perfections se trouvent en Dieu, mais en Dieu a un degré de perfection plus
supérieur, incomparable et inexplicable qu'en ’homme.

Mais tandis que l'incorporalité et I'immatérialité, en tant qu'absence de matiére et de corps,
se percoivent aisément chez I'homme, la faculté de penser (voepdtng), qui contient a la fois la
nature et la puissance de la nature, ne se percgoit pas aussi simplement, mais requiert une
distinction nécessaire. L'homme est essentiellement esprit, et son activité est la pensée, car
l'activité de I'esprit est une pensée (10 vogiv) a propos de quelque chose, tout comme l'activité de
la chaleur est le réchauffement. Et cette activité est dirigée vers un but; pour un étre pensant,
l'objet de la pensée est le but. La pensée occupe un espace intermédiaire entre le penseur et la
pensée, comme un point commun ou ils se rencontrent, puisqu'elle procéde de I'esprit, est
occupée par la pensée et tend vers la pensée, de sorte que le penseur (I'esprit) et la pensée sont,
en quelque sorte, les limites de la pensée. En vertu de cette médiation, la pensée doit aussi
refléter I'esprit pensant, de sorte que la pensée correspond au penseur, qui est le commencement
de la pensée. Et puisque I'esprit pense a lui-méme, il faut admettre que son ceuvre existait avant
de se manifester. Autrement dit, les concepts acquis par abstraction se rapportent nécessairement
a des objets embrassés par la pensée. Mais lorsque l'esprit est devenu un objet pour lui-méme,
l'idéal correspond a l'organe pensant de l'esprit, dont I'image s'y refléte. Cet idéal (I'image de la
représentation) demeure dans l'esprit s'il reste en lui-méme (c'est-a-dire s'il ne tend pas vers
I'extérieur), et s'il le souhaite, il le projette aussi vers I'extérieur, soit par la parole, soit en imprimant
sa pensee sur la matiére. Nous utilisons I'expression « quand il le veut » car I'esprit humain existe
et vit sous l'effet de deux pulsions : la pulsion de penser et la pulsion de vouloir. La pensée
précéde la parole, et la volonté suit. Mais il arrive aussi que la volonté précéde la pensée ; car
I'esprit humain ne se contente pas de vouloir ce qu'il pense, mais pense egalement a ce qu'il veut.
Nous devrions approfondir ce point, mais nous en venons sans plus tarder a notre prémisse.

Ainsi, I'esprit humain congoit des choses supérieures a lui-méme, tant qu'il est incarné, bien
que faiblement, mais véritablement, et comme dans un reflet de la vérité, s'il suit ses propres
principes de contemplation, propres aux esprits pieux et a ceux qui vénérent le divin, guidés par la
sagesse et l'intelligence véritables. (Mais, en parlant de la pensée naturelle, nous n'aborderons
pas ici les pensées des saints hommes jugés dignes de révélation divine.) Il congoit aussi les
choses qui lui sont proches, avec effort, science et art, allumant en lui I'étincelle de la
connaissance, et il les congoit plus parfaitement, car elles lui sont plus proches par nature ; et plus
il s'efforce de penser, plus sa pensée est parfaite. Et il congoit ses propres affaires avec encore
plus de perfection, car non seulement il les congoit comme déja existantes, mais avant méme leur
existence effective, il les congoit comme devant étre, et par conséquent, il les congoit mieux par la
suite, puisqu'il les a déja, d'une certaine maniére, envisagées. Dans I'esprit humain, l'idéal sur
lequel il fonde sa pensée est la parole humaine idéale, par laquelle I'esprit, pour ainsi dire, se parle
a lui-méme — une parole engendrée par l'esprit grace a l'activité de la pensée. C'est dans ce
produit de sa propre création que résident sa perfection, sa sagesse et sa vérité. La volonté
pensante est I'esprit en 'homme, dont il est dit que nul ne connait « les choses de 'homme, mais
seulement l'esprit de I'homme qui habite en lui» (I Cor 2,11); et la volonté pensante, de méme
qu'elle existe en elle-méme, est liée a l'esprit lui-méme. Car l'esprit se désire lui-méme, tout
comme il pense, et désire son propre bien, dans la mesure ou la volonté tend vers ce qui est
désiré, de méme que la pensée tend vers ce qui est pensé. Et de méme que la la pensée (l'idéal)
est vérité, de méme ici le désiré est le bien; ainsi I'esprit, désirant son propre bien, pense et désire,
comme on l'a dit, la perfection, conscient de sa propre pensée. La volonté pensante de 'homme se
rapporte a la fois a I'esprit pensant lui-méme, mais principalement a ses actes et a ses ceuvres, les
incitant et les assistant tantét, tantot s'y manifestant.

6



Saint Genade Scholarius

Voici ce que nous avons dit de ce don humain, car le sujet de notre discussion est vaste.
Tel est I'esprit humain : il atteint sa perfection dans l'intellect, la parole mentale et la volonté
pensante, ou, mieux encore, dans I'amour mental, et est mentalement limité (défini) par ces trois
propriétés (particularités). C'est la méme chose de dire : I'esprit humain et I'dme humaine, en
prenant I'esprit au sens large et 'dme au sens strict; et, de méme, c'est la méme chose de dire de
maniere générale : I'dme humaine et I'homme, comme cela a été dit précédemment. Mais 'homme
tient tout cela de la cause premiére et du créateur, Dieu, de sorte que, comme nous l'avons dit
d'emblée, Dieu posséde cela méme de toute éternité et nécessairement, avec I'étre, d'une maniéere
incomprehensible, comme cela a déja été dit et sera démontré plus clairement encore. On peut
donc dire que 'lhomme est créé a I'image et a la ressemblance de Dieu; on peut dire que Dieu l'a
fait & son image par la Trinité elle-méme; et c’est pourquoi il convient d’appliquer ce qui a été dit de
I'image au Prototype, théologisant de la maniére la plus sublime et au sens le plus éminent,
comme le disent les docteurs de 'Eglise.

Dieu, un et le plus simple par nature, I'unique Créateur de tout ce qui existe, selon
lindication de la doctrine sacrée, est une Trinité de personnes et d’hypostases distinctes; et la
Trinité mentale, convenant a I'Esprit premier et cause de tout esprit créé, consiste en I'Esprit divin
et son Verbe mental, fruit sans commencement de la pensée de 'Esprit inné, et en ’Amour mental,
fruit de la pensée et de la volonté la plus intime de I'Esprit premier. Car Dieu, en tant qu'Esprit le
plus sage et le plus bon (non seulement par sa ressemblance en nous, mais par nécessité
absolue), se concoit éternellement — car il est la vérité méme, qui constitue le but de I'esprit et de
la pensée — et s'aime éternellement, car il est le bien vers lequel tend I'esprit et qui est le but de la
volonté pensante. Et, se reconnaissant comme éternel, il reconnait aussi le Verbe en Iui ; et en se
voulant lui-méme, il produit I'Amour éternel. Ainsi, par la pensée, il produit le Verbe et se pense lui-
méme dans le Verbe ; et par la volonté, il produit I'Amour et aime, et par conséquent il veut. Et ces
enfants conaturels de la pensée productive en Dieu différent non seulement de Lui, en procédant
véritablement, mais aussi les uns des autres - ils different dans leur mode d'origine, mais par
nature ils ne font qu'un, a la fois entre eux et avec I'Esprit producteur. Et le Verbe divin de I'Esprit
est I'Auteur de tout ce qui est rationnel dans le monde des étres, et de toute essence et nature en
général, car |l est par nature la ressemblance non seulement de I'Esprit générateur (Héb 1,3, Col
1,13), mais aussi, par Lui, des ceuvres concevables en dehors de Lui, raison pour laquelle Il est
appelé I'lmage naturelle de I'Esprit qui a engendré et engendre sans cesse, et, en relation avec les
créatures, I'ldée. Il Lui-méme vient de Dieu et appartient a Dieu, et tout le reste a recu I'existence
par Lui. L'Auteur de tout bien chez les étres est I'Amour divin, c'est-a-dire le saint Esprit, car Il
contient tout et le dirige vers le bien (Sag 12,1-2). Et par conséquent, avec Eux, il y a un seul Dieu
et Créateur de tout ce qui existe, et tout ce qui existe, du premier au dernier, est I'ceuvre du seul
Dieu dans la Trinité, et dépend de Lui.

Ainsi, la Trinité divine et bienheureuse est véritablement la cause de la Trinité en I'homme.
Et, grace a notre connaissance humaine, notre propre Trinité sert de fondement a la possibilité de
connaitre également la Trinité divine. Puisque nous avons regu la grace de porter en nous son
image, par cette Trinité intérieure, nous pouvons aussi connaitre la Trinité véritable, premiére et
cause de tout. Nous disons cela a l'égard de ceux dont l'esprit est imparfait, malgré un
enseignement progressif; mais ceux qui ont acquis la connaissance de Dieu, bien plus importante,
comprennent plus justement la Trinité en eux.

Il n'est pas surprenant que beaucoup ignorent la Trinité divine, car tous ne connaissent
pas, ou ne sont pas capables de connaitre, leur propre Trinité. Et, de méme, il ne faut pas
s'étonner de la différence entre le prototype et I'image de la Trinité. Car il est dit que 'homme est
semblable a Dieu, comme en témoignent le récit et le témoignage de Moise, ainsi que d'autres
éléments qui confirment cette vérité. Il est semblable a la Trinité des puissances les plus
profondes, par laquelle I'nomme existe et vit dans son ame, et par laquelle il surpasse les autres
créations de Dieu. La Trinité en Dieu doit étre supra-essentielle et digne du Créateur, parfaitement
divine, tandis qu'en I'homme, elle présente les limitations propres a la création. Par exemple,
I'Esprit divin est toujours actif, comme il sied a I'éternel et a I'incompréhensible, tandis que I'esprit
humain, créé par Dieu, est également présent comme une force (faculté) en tous les étres
humains, mais ne se manifeste comme une force active qu'aprés la science des objets de pensée,
lorsque les images s'y accumulent les unes aprés les autres par abstraction. La parole humaine,
qui se forme progressivement en chaque personne, se perfectionne grace aux images qui viennent
et se rassemblent dans I'esprit par accumulation; et le Verbe Divin est I'image unique et la plus
simple de la pensée la plus simple du Penseur originel. Car I'Esprit divin, c’est-a-dire le Pére, a
pensé a toute chose de toute éternité d’'une seule et méme pensée, et, conscient de lui-méme, il
applique son Image pensive a lui-méme, c’est-a-dire au Verbe, et en pensant au Verbe, il pense

7



Saint Genade Scholarius

aussi a lui-méme. Il pense a lui-méme et aux autres choses comme futures, une pensée d’une
puissance immense, puisque sa pensée se rapporte au futur comme si elle se rapportait au
présent; et lorsqu’il 'a voulu, il pense aussi aux choses créées, ceuvres de la Volonté divine, qui
est la créatrice de tout le reste. Et il a toujours voulu que le monde soit, mais il n’a pas voulu qu’il
soit toujours, car il serait impossible au monde lui-méme d’étre toujours, ou de recevoir I'étre,
n‘ayant jamais été, ou d'étre, n‘ayant jamais été créé. Enfin, cette pensée éternelle est
parfaitement singuliére dans I'Esprit premier, distinguée (pour nous) uniquement par les signes de
la pensée. De plus, dans I'esprit humain, penser a un objet est une chose, penser a la pensée elle-
méme en est une autre, lorsque l'esprit se détourne de l'objet pour se tourner vers sa propre
activité. Ainsi, la science des objets est une chose, et les pensées a leur sujet en sont une autre ;
mais en Dieu, elles sont inséparables. Chez 'homme aussi, la parole et la volonté sont
inefficacement distinctes de I'esprit pensant et disposé ; mais la Parole divine et le saint Esprit sont
efficaces et distincts du Pére. Il y a a la fois la plus haute unité de la nature, comme il sied a Dieu,
et une distinction véritable et réelle, qui ne contredit en rien l'unité par nature. La différence
indivisible et personnelle chez les créatures également naturelles, ayant la substance (matiére)
pour cause, divise nécessairement la nature (nature) en tant de différences; mais en Dieu, I'étre le
plus simple et le plus idéal, elle ne divise pas l'unité par nature.

Il existe bien d'autres différences entre la Trinité incréée en Dieu et la Trinité créée en
I'hnomme; mais malgré toutes ces similitudes dans la Trinité des personnes particulieres ou
hypostases, elle demeure inchangée. Et I'on peut, selon la maniére de leur étre et selon l'ordre, et
selon la signification de la maniére de leur étre et de leur ordre (ordre), voir, encore une fois, l'unité
dans la pluralité et l'idéalité parfaite, quoique la avec la plus grande excellence, et ici avec une
certaine limitation. De plus, dans la création elle-méme, une certaine différence de maniére se
discerne, car tous les hommes ont recu un don commun : le commencement d'une grande
communion dans la vie future pour ceux qui en auront fait bon usage ici-bas. Mais tous n'en font
pas un usage égal : certains, par leur libre arbitre et leur zéle, parachévent ce noble dessein
naturel, en embrasent et enrichissent la beauté, et s'élévent jusqu'au ciel, tandis que pour d'autres,
cette bonté demeure vaine et inutile, voilée d'ignorance ou de tromperie.

Tout cela a été dit au sujet de la Divine Trinité, et il faut le dire aux profanes, car nous
adhérons, comme eux, a l'enseignement commun de Moise, comme s'il s'agissait d'un principe;
mais pour nous, la Parole divine a confirmé la véracité de chaque parole a ce sujet. C'est
pourquoi, ayant véritablement assumé notre nature, et ce d'une maniére qui lui soit respectueuse,
par le véritable enseignement sur le Dieu unique, seul Auteur de tout ce qui existe, et par les lois
de la vie juste, Il nous a délivrés de I'ancienne laideur dont le pére du mensonge nous avait
souillés — chose qu'll n‘aurait pu faire si nous avions accompli tout ce qui nous était di. Gloire a la
Parole de Dieu et au Fils, qui nous a comblés de graces si grandes, non seulement communes a
toutes ses créations, mais les surpassant méme, et ce pour I'éternité, non seulement pour tous en
général, mais aussi pour chacun individuellement. Car de toute éternité, il nous a portés, nous et le
monde entier, dans ses pensées (vontwg), et dans le temps, il nous a engendrés, créant ainsi le
temps, ceuvre du Pére et de sa bonté infinie. Il nous a aussi recréés spirituellement par une
dispensation merveilleuse et, d'une maniére unique, par sa propre bonté, il a guéri nos maux
anciens et multiples, en tant que Médecin supréme, et en méme temps Pére et Maitre. Il nous a
instruits dans la vie et dans la foi, nous enseignant la foi et nous révélant le mystére de la Trinité
céleste, et par 14, nous apprenant a révérer le Dieu unique, et dans la vie, devenant un guide non
seulement par ses préceptes, mais aussi par son propre exemple. Il ne nous a contraints a
recevoir aucune de ces deux graces — car il était nécessaire de sauver, non de pervertir — mais, en
détruisant de maniére inconcevable I'obstacle a la vie éternelle, c’est-a-dire le péché hérité de la
naissance, en s’épuisant et en portant dans sa chair sans péché le chatiment que nous méritions,
et en nous convertissant a la vraie foi et a la vraie vie, non sans son aide pour persévérer dans la
foi et la vie malgré les multiples difficultés rencontrées, il nous a révélé Dieu et Pére, comme il
s’est révélé lui-méme en tout point. Pour une manifestation plus grande encore de lui-méme, il
nous a révelé le Saint-Esprit — sceau de ses bienfaits envers nous —, bien qu’il se soit déja révélé
lui-méme, en son temps. Il guide aussi la vie de chacun de ses enfants — nés de la foi et du libre
arbitre; car il faut d’abord choisir de tout son coeur ce qu’il y a de meilleur, et la grace accueille
aussitot ceux qui ont fait ce choix. Mais est-il nécessaire d'énumeérer la multitude et de souligner
I'ampleur des bienfaits révélés par le Verbe victorieux, alors qu'll demeure invisible et inconnu
seulement de ceux dont les yeux spirituels sont aveuglés ? Et méme si le Verbe divin, notre Jésus,
a accompli une ceuvre particuliere pour le salut de I'numanité, notre salut n'en demeure pas moins
un bienfait de I'amour du Pére et du Fils dans I'Esprit, et lls répandent indissociablement sur nous
le reméde du salut — le bien-étre absolu. Pour tout cela, louons le Verbe divin et magnifions la

8



Saint Genade Scholarius

Trinité tout entiére, ou, mieux encore, le Dieu unique en trois Personnes. Gloire a Lui pour
toujours ! Amen.



