Gennade Il Scholarius, patriarche de Constantinople

SUR L€ CORPS mysTiQue O¢
DOTRE SCIGNHEUR jESUS CHRIST

1. Puisque vous étes préparés a la sainte table, 6 vous qui étes ici présents, par
I'abstinence durant ces jours saints et par nos enseignements a ce sujet, et avec le secours de
Dieu, vous vous apprétez, six jours aprés aujourd’hui, a recevoir le Mystére de I'Eucharistie et a
communier au Corps et au Sang de notre Seigneur, jai considéré comme mon devoir, selon la
volonté de Dieu, de guider vos pensées afin que vous vous approchiez sans aucun doute et avec
une foi profonde, tout en étant émerveillés par la grandeur de ce moment. Puisqu’il existe diverses
et variées approches (pensées) concernant le Corps du Christ — a savoir, du point de vue de sa
nature, du point de vue de sa gloire, du point de vue de sa glorification, ou du point de vue de son
caractére mystérieux — et que chacune de ces positions, compte tenu de sa diversité, mérite un
éclairage approprié, je consacrerai tout mon discours a I'aspect mystérieux du Corps du Christ.
Puisqu'il existe une triple approche a ce sujet — du point de vue de la substance du Mystére, du
point de vue de la communion digne avec Lui, et du point de vue de sa préservation attentive en
soi —, il convient que je parle aujourd'hui de la substance du mystére, en vous exposant la vérité et
en lillustrant d'exemples qui confondent les objections des infidéles. Car, plus que tout autre
miracle du Christ, celui-ci en particulier est devenu une pierre d'achoppement pour les infidéles :
plus il est merveilleux que les autres, plus il est sujet a l'incrédulité, tout comme pour ceux qui ont
entendu la Parole, elle a d'abord paru difficile et est devenue une source de tentation.

2. En vérité, tout favorisa notre Maitre, et Il suivit le chemin d'une économie ineffable et
incomprehensible, enseignant et accomplissant des miracles, semant les graines de la vérité, tant
dans le domaine de la foi que dans celui de la morale, et exposant la loi céleste et divine, parlant a
ceux qui étaient alors capables de L'écouter. Par I3, Il souhaitait, au fil du temps, établir Ses lois
dans tout l'univers et faire connaitre Ses ceuvres, confirmant la parole de vérité a tous ceux qui
I'entendaient par des miracles, dont le dernier et le plus grand fut la résurrection de Lazare. Puis,
apres ces actes merveilleux, vint la fureur des Juifs contre Lui, et la croix, et a travers elle, le signe
de la victoire. Prévoyant tout cela et ayant l'intention de I'endurer, et ayant prédit et haté le cours
des événements — alors que ses actes et ses paroles auraient di lui valoir amour et respect, ils
suscitérent néanmoins la haine, ou plutét I'envie, dans I'dme de ces gens désespeérés —, il hata la
croix et sa mort comme aboutissement de son ceuvre de 'économie, comme moyen d'expiation de
notre péché commun et de chatiment pour celui-ci, qu'il vint résoudre avec humanité et justice; car
tout ce qui avait précédé était, par sa méme miséricorde, des instructions connues pour la voie des
fidéles et des lois capables de régir la vie humaine.

3. C’est pourquoi, considérant cela et reconnaissant en Lui-méme qu’ll quitterait ses
disciples, Il se donne a eux d’'une maniére mystérieuse et, par leur intermédiaire, a nous. « Ne
pensez pas, dit-Il, que vous serez jamais séparés de Moi physiquement, ni privés de ces paroles
de vie dont, présent auprés de vous, Je vous ai nourris; mais d’'une maniére nouvelle et
mystérieuse, Je vous donne mon Corps, ainsi que mon Sang, qui sera bientét répandu pour vous
et pour le monde entier; et Je vous donne une image de cette ceuvre merveilleuse et place en
vous le pouvoir de I'accomplir; car I'effet de mes paroles transsubstantiera tout pain et tout vin en
mon Sang et mon Corps, chaque fois que vous voudrez vous souvenir de Moi et Me sentir présent
avec vous et en vous, vous fortifiant pour tout bien. Car quoi de plus unissant que la nourriture et
la boisson ?» Ainsi, en mangeant mon Corps et en buvant mon Sang, comme il convient, vous
aurez la vie éternelle, devenant semblables a moi et, pour ainsi dire, unis a moi, capables de
voyager vers cette vie, suivant mes pas, puisque Je suis moi-méme devenu voyageur, je suis le
Chemin et la Fin ultime. Et pour ceux jugés dignes de communier a ce Corps et a ce Sang, il n'y
aura aucune crainte de s'égarer. Et nul ne sera en danger sur son chemin, étant avec Moi et ayant
moi pour guide.

4. Celui qui communie ainsi recevra son guide non pas de l'extérieur, mais de l'intérieur, qui
le conseillera sur la voie a suivre : car il sera uni a moi, et il demeurera en moi, et moi avec lui.

1 Selon I'auteur, ce discours a été prononcé un vendredi de la sixieme semaine du Grand Caréme.
Saint Georges Scholarius témoigne - si ce récit n'est pas apocryphe — que ce discours fut
prononcé devant I'empereur, le Sénat et les citoyens les plus éminents de la ville, qui rendirent
ensuite grace au Seigneur pour ce discours «et a nous, ses humbles serviteurs». (Migne, PG, vol.
160, col. 3760).



Gennade Il Scholarius, patriarche de Constantinople

Que le concept de communion ne soit ni lourd ni insupportable pour vous : car vous navez pas a
craindre de manger de la chair humaine et de boire du sang tel qu’il a existé jusqu’a présent et tel
qu’il est auprés de moi — mais comme dans le pain et le vin, vous les mangez et les buvez, et la
réalité visible du pain et du vin contient la réalité invisible du Corps et du Sang : car la
transsubstantiation de la nature aura lieu, afin que le Mystére puisse agir en vous; afin que sa
forme extérieure soit préservée, de peur qu’'un sentiment de confusion ne vous dissuade de
communier. C’est pourquoi, en faisant cela non seulement par amour pour Moi, mais aussi pour
votre propre bien, en vous souvenant de Ma parole et de Ma vie, vous progresserez certainement
dans la vie spirituelle et, en temps voulu, vous serez jugés dignes de cette vie future, pour laquelle
Je vous ai suffisamment préparés d’avance.

5. Par conséquent, rien n'est difficile ni impossible a la Cause premiére de toutes choses,
lorsqu'elle le veut, d'accomplir quelque chose qui sort de I'ordre des choses qu'elle a établi dans la
nature, ce que nous appelons lI'accomplissement d'un miracle; il arrive parfois que la nature elle-
méme produise quelque chose d'elle-méme, et parfois elle céde. Car tout changement naturel,
qu'il s'agisse de naissance, de croissance ou de transformation, se produit soit selon les lois de la
nature, soit en dehors d'elles (ou : contrairement a elles), comme il apparait au philosophe :
comme cela se produit avec ce qui marit en son temps ou au mauvais moment, et comme la
guérison de la maladie a un certain moment, avant ou apres, et ce qui se produit selon les lois de
la nature ne nous surprend nullement, mais seulement ce qui se produit en dehors (ou
contrairement a) les lois de la nature, cela nous surprend. De tous les miracles accomplis d'en
haut, celui-ci est assurément le plus grand : car ce Sacrement, qui implique une certaine
transformation d'un étre en un autre, accomplie en un seul instant, surpasse tout changement
accompli selon les lois de la nature, ainsi qu'au-dela d'elles. Mais a présent, laissant de cété les
changements naturels, auxquels sont étroitement liés certains changements survenant en dehors
des lois de la nature — bien que cela soit rare —, concentrons-nous sur les miracles accomplis par
Dieu. Ainsi, Dieu a guéri des hommes de la fiévre et d'autres maladies sans médicaments, comme
par exemple la belle-mére de Pierre, le serviteur du centurion et bien d'autres; et il a provoqué la
pluie, alors qu'aucune cause naturelle ne l'avait précédée, comme il l'avait déja fait par
l'intermédiaire de Samuel et d'Elie. Mais en tout cela, il n'a fait que modifier I'ordre et le mode de la
nature; il accomplit ce qui aurait pu se produire chaque jour, méme si ce n'était pas de la méme
maniere. De méme, il a ressuscité des morts, comme Lazare, et a ouvert les yeux des aveugles;
cependant, dans tous ces cas, il n'a fait que déroger a I'ordre général de la nature, non pas tant
par rapport a I'état existant des choses, mais par rapport a la personne concernée, c'est-a-dire
dans un cas précis. Ainsi, la nature elle-méme produit la vie, mais non celle des morts, et elle
donne la vue, mais non a celui qui est complétement aveugle. De méme, par l'intermédiaire de
Josué, Il arréta le soleil, et glorifie le corps humain par lui-méme, et fait passer une substance a
travers une autre, ce qui appartient au plus grand ordre des miracles de Dieu, car cela ne peut en
aucun cas provenir de la nature. Mais le Mystére qui se présente a nous surpasse méme cela : car
1a, Il fait seulement s'arréter le soleil, mais ne le fait pas en méme temps bouger, et il n'y a aucun
doute quant a savoir s'il bougera ou non; «Mais ici, Il fait du Corps du pain, mais |l préserve aussi
le Corps sans ses éléments constitutifs correspondants, et les parties constitutives du pain sans
leur essence inhérente, et unit 'essence composée d'autres éléments constitutifs avec des
éléments constitutifs correspondant a une autre essence. O, le plus grand miracle et qui surpasse
tous les mots !» dis-je encore. Mais je dois comparer ce miracle a un autre, & savoir celui de
'union de la nature humaine a la Personne divine, non pas comme le corps et 'dme s’unissent,
chacun conservant son nom (car 'ame n’est pas appelée «corps», ni le corps «ame»), mais il unit
les deux natures selon la Personne (C’est-a-dire en une seule Personne), de sorte que Dieu est
devenu homme et 'lhomme est devenu Dieu. Or, ce miracle est plus merveilleux encore que le
Mystére de I'Eucharistie : car 1a, aucune des deux natures ne passe dans l'autre; ici, la créature
(c’est-a-dire le pain) est transsubstantiée en Créateur par son Corps, et 'essence transsubstantiée
du pain devient le Corps de Dieu, devenant le Corps du Christ.

6. C’est pourquoi, le plus grand de tous les miracles de Dieu est la transsubstantiation du
pain en Corps du Seigneur; or, pour celui qui contemple la puissance divine, cela ne parait pas
impossible. Car il ne faut pas supposer que Dieu soit incapable d’agir au-dela de I'ordre naturel
des choses, auquel la nature et I'ordre sont soumis, d’autant plus que I'on constate que la nature
elle-méme dépasse parfois ses limites. |l ne faut pas non plus imaginer que Dieu puisse accomplir
des miracles apparemment faciles, tout en lui attribuant I'impuissance face a des miracles plus
grands et plus difficiles, lui dont la puissance est illimitée et du méme ordre que sa volonté. Car s’il
transgresse, en tant que Cause supréme, I'ordre des divers éléments qui lui sont soumis, pourquoi
ne le transgresserait-il pas en cette matiére, s’il le voulait ? Si le véritable Créateur de la nature

2



Gennade Il Scholarius, patriarche de Constantinople

n’est pas esclave de son ordre, pourquoi, s'il le voulait, ne pourrait-il pas transsubstantier la nature
elle-méme (c’est-a-dire passer d’'une chose a une autre) ? Car de méme qu'il est absolument
impossible a toute force créée d'accomplir méme les miracles les plus élémentaires, de méme (au
contraire) il est du pouvoir de la Supériorité de la Puissance Infinie, quand Elle le désire,
d'accomplir le plus grand miracle, de le concevoir et de le réaliser, sans rencontrer d'obstacle pour
atteindre les sommets. Qu'y a-t-il de difficile pour Celui qui a tout établi, de disposer de la nature,
aussi imparfaite soit-elle, selon Son bon vouloir ? C'est pourquoi Dieu fait disparaitre la fiévre
grace a la médecine et de fagon naturelle, car c'est de Lui que l'art (la science) et la nature ont
recu le pouvoir d'agir, puisque chaque faculté leur a été implantée de Lui. Mais parfois, Il fait
cesser la fievre sans recourir a des moyens naturels ni a la médecine, mais par le méme pouvoir
avec lequel Il insuffle la vie aux morts, pouvoir que la nature ne posséde que chez les vivants. De
plus, le corps, par sa nature lourde et terrestre, I'ayant libéré de sa pesanteur et de sa mortalité
inhérentes, Il le conduisit a travers des portes closes et I'éleva vers les royaumes célestes,
unissant la corporéité et la spiritualité en un seul état, de sorte que le méme corps soit
véritablement un corps humain et pourtant un corps spirituel, comme s'il traversait des substances
denses cédant a la puissance divine, tout comme la matiére simple traverse parfois la matiére
dense lorsque cela est accompli par le pouvoir des mains humaines. .

7. Concernant les miracles de Dieu, il a suffi d'aborder le sujet que nous avons soulevé. A
présent, concentrons-nous sur le sacrement de I'Eucharistie lui-méme et revenons a notre propos :
nous affirmons qu'il est tout a fait possible que la puissance de Dieu accomplisse cela, et que toute
difficulté (sur cette question) qui a conduit certains a l'incrédulité peut aisément étre surmontée par
la raison humaine, bien que ce Mystére doive étre accepté par la foi et fermement professé. Ainsi,
quant a la maniére dont la transsubstantiation instantanée des éléments, accomplie par la
puissance infinie de Dieu, peut se produire, nous répondons : la puissance infinie de Dieu peut
mouvoir les plus grands objets en un instant, comme le congoit le philosophe. Ainsi, la puissance
de Dieu, qui produit toutes choses, ne serait pas impuissante a accomplir la transsubstantiation en
un seul instant. Pour ceux qui s'étonnent qu'un changement d'essence puisse se produire,
I'Ecriture sainte et la nature elle-méme présentent de nombreux exemples semblables. Ainsi, par
exemple, I'eau posséde une nature telle que le bois, plongé dans I'eau, se transforme en pierre
(c'est-a-dire qu'il se pétrifie); or, si dans le ventre et I'estomac d'un étre vivant, I'essence nutritive
des aliments, aprés digestion et transformation en sucs vitaux par la circulation sanguine, nourrit
quotidiennement tout 'organisme et assure sa croissance, qu'en est-il alors ? Cela ne parait-il pas
miraculeux aux yeux des incrédules ? Car ils ne nient pas que le pain qu'ils contiennent se
transforme en leur corps, mais ils suscitent seulement lincrédulité contre le sacrement de
I'Eucharistie. Si, toutefois, Satan, tentant le Christ, dit : «Dis : Que ces pierres deviennent du pain,
si tu es Dieu», en sachant pertinemment que la puissance de Dieu peut accomplir cela en un
instant, s'il le veut, celui qui affirme que Dieu ne peut transformer le pain en chair humaine — que
la nature elle-méme produit (dans les organes digestifs) au fil du temps — n'est-il pas pire que le
tentateur lui-méme, qui est le pére du mensonge ? La puissance qui accomplit maintenant le
miracle (de I'Eucharistie), qui jadis transforma soudainement la femme de Lot en statue de sel,
améne a raison ceux qui ne veulent pas croire au Dieu qui commande; c'est la méme qui a
transformé le baton de Moise en serpent et d'un serpent en baton; c'est la méme qui a transformé
'eau en vin a Cana; et c'est la méme qui, dans le temps suivant, transforme la chair d'un
organisme vivant en fruit (c'est-a-dire en pain) et, aprés la transsubstantiation, redonne a ce fruit la
chair (des communiants).

8. Mais aprés avoir concédé qu’'un changement d’essence dans ce Sacrement n’est pas
tout a fait impossible, ils I'attaquent de nouveau du point de vue de la quantité. Car lorsque
'essence du pain est transsubstantiée en Corps, les éléments du pain qui lui correspondent,
demeurant hors de leur objet, bien qu’étant au-dela de la nature, ne dépassent pas la capacité de
'entendement de I'esprit : car, bien sar, il est impossible que I'objet ne contienne pas d’éléments
constitutifs qui lui correspondent (et cela découle du concept méme d’éléments correspondants).
Néanmoins, nous pouvons imaginer quelque chose de cet ordre et, par la puissance de l'esprit,
séparer de 'objet I'élément qui lui correspond, et par cette méthode nous rassemblons également
en un tout le concept du tout, en le séparant des éléments partiels. Et ce qui est accessible a la
puissance de notre esprit est assurément accessible a la puissance du trés grand Esprit Premier,
qui fera simultanément de ce qu’ll congoit une réalité. Mais il y a autre chose : on dit que dans ce
sacrement se trouve quelque chose qui dépasse non seulement la nature, mais aussi la
compréhension méme de notre esprit : & savoir que, dans la plus petite quantité de pain visible, on
croit que le Christ tout entier est contenu. Pourtant, méme cette objection ne prive pas ce miracle
de sa force de persuasion; car, dans ce saint sacrifice, le Corps du Christ n’existe pas

3



Gennade Il Scholarius, patriarche de Constantinople

physiquement, mais seulement mystérieusement, et par conséquent, il n’y existe pas comme sous
labri d’'une tente en un lieu quelconque, ni dans les dimensions propres du vrai Corps, mais
seulement dans les dimensions du pain. Par conséquent, puisque I'essence en elle-méme, et tant
guelle est essence, n‘occupe ni ne requiert d’espace, a moins d’étre contenue dans les
dimensions du corps, il s’ensuit que, dans ce sacrement, le Corps du Christ ne requiert ni n’occupe
plus d’espace que celui requis et occupé par les dimensions du pain, sous lequel I'essence du
Corps est cachée. Il n’est cependant pas nécessaire de rejeter cela, car bien d’autres choses dans
la nature dissipent presque la méme perplexité. Par exemple, I'ame humaine est pleinement
présente dans le corps tout entier, et pleinement présente dans chacun de ses membres; elle a la
méme nature dans une partie que dans le corps entier, et la méme taille chez un nourrisson que
dans le corps d'un géant. Et méme si I'on imaginait que I'dme posséde une certaine taille,
I'agrandissement ou la diminution du corps, ou I'amputation de I'un de ses membres, ne lui font
subir ni augmentation ni diminution, et elle n'est soumise a aucune dissection. Or, bien que cela
soit parfaitement vrai, et que tous les sages grecs, ainsi que tous les maitres sacrés (de I'Eglise),
le considérent comme tel, cela reste néanmoins difficile a comprendre pour l'esprit, car des
propositions plus claires et plus accessibles sont plus faciles a appréhender. Comment, dés lors,
pouvons-nous mesurer la taille d'une tour ou d'une montagne avec le plus petit ceil, en nous
imprégnant de I'apparence d'une telle grandeur ? Car, d'une certaine maniére, l'image de cette tour
se percoit mentalement dans I'ame, et bien qu'elle soit matérielle, elle existe néanmoins
spirituellement dans le regard, et c'est par cette vision intérieure et spirituelle que nous comparons
sa taille extérieure. Comment expliquer cela, alors que c'est ainsi dans la réalité ? De méme que
dans le plus petit miroir, on voit le reflet des plus grands objets, nous peinons a comprendre
comment cela se produit.

9. De plus, comme le disent ceux qui ne croient pas au sacrement, il est impossible que le
Corps mystique du Christ, divisé en particules, demeure intact, et que chaque particule soit le
Corps entier et parfait du Christ. Mais notre foi proclame cela aussi comme un miracle semblable a
d'autres miracles stupéfiants de ce sacrement, confirmé par de nombreuses analogies, et surtout
par le concept méme du sacrement. Car cette division et cette dissection n'atteignent pas le Corps
du Christ, mais se produisent en portions individuelles (du pain consacré), sous lesquelles, aprés
cette transsubstantiation, le Corps du Christ est caché. De méme que lorsqu'un miroir est brisé, le
reflet de 'objet qui s'y refléte n'est pas brisé, mais la méme apparence est observée dans chaque
morceau. Et lorsque le corps d'un animal est découpé en morceaux, I'ame sensible de 'animal
réside tout entiere dans ces morceaux, comme l'imagine le philosophe. Et I'dame humaine est
entierement contenue dans chaque partie du corps et n'est pas séparée lorsque la partie est
séparée. De méme, dans chaque partie de la chair sensible, la substance (I'essence, I'étre) de la
chair est conservée, et chaque morceau de pain est du pain. Ainsi, chaque particule du Corps du
Christ est le Corps du Christ tout entier, et ce qui manque a ces similitudes, la puissance de Dieu
le pourvoit dans le Sacrement. Je dirai donc que la portion de pain (utilisée pour I'Eucharistie) doit
étre d'une taille telle qu'elle puisse conserver en elle le concept méme de pain, autrement elle ne
sera pas transsubstantiée en I'essence de la Chair : car si elle est divisée en miettes parfaites, le
concept de 'objet n'est plus conservé, tout comme le concept de pain est perdu.

10. Or, le Corps du Christ est au ciel et sur la terre, et sur chaque autel, un et identique en
nombre. Parmi les nombreux miracles de ce Sacrement, comme il a été dit, cela surpasse toute
merveille et est source de la plus grande difficulté & comprendre. Ainsi, en vertu des divers états
de choses, il est possible qu'une méme chose soit en plusieurs lieux, comme par exemple notre
ame, qui, selon sa nature, se trouve au méme endroit que notre corps, existant simultanément
comme idée et entéléchie; mais selon I'état d'amour et la disposition, elle est |a ou se trouve I'objet
de son amour, comme il est dit : «La ou est ton trésor, l1a aussi sera ton coeur»; et encore : «Notre
demeure est au ciel», a dit le divin Ap6tre. Par conséquent, si I'on disait que, dans le méme esprit,
le Corps du Christ se trouve en divers lieux, cela ne présenterait aucune difficulté a concevoir.
Mais puisque nous croyons que le Corps du Christ, identique et numériquement uni, existe en
divers lieux, cela semble entierement impossible selon la loi de la nature. Cependant, nous
croyons, sans l'ombre d'un doute, que tel est précisément I'état des choses, suivant les paroles
d'hommes divinement inspirés, et nous convainquons l'esprit curieux par des exemples et des
raisonnements. Ainsi, tout corps existant en un certain lieu (dans l'espace), en lui-méme et dans
son ensemble, est commensal avec ce lieu, et ses parties sont transmises aux parties de I'espace,
et par la vertu de sa quantité meédiatrice, il existe dans I'espace : car il est parfaitement cohérent
avec la quantité d'étre en un certain lieu, et par conséquent aussi avec I'étre dont cette quantité est
I'essence, et, sur cette base, il est cohérent que le corps ne soit que la ou se trouvent ses
quantités et ses dimensions; mais il est impossible que la méme quantité soit proportionnelle en

4



Gennade Il Scholarius, patriarche de Constantinople

méme temps a plusieurs lieux. Mais en ce qui concerne le Corps du Christ, il n'en va pas de méme
: car il est en un certain lieu par la quantité médiatrice et préexistante dans le pain; Et si la quantité
du Corps du Christ lui est inséparablement présente, alors, par conséquent, en vertu de son
essence meédiatrice, qui ne peut exister sans sa quantité, il peut étre présent en de nombreux
lieux. Or, puisque rien n'empéche qu'il y ait plusieurs quantités de pain sur plusieurs autels, il
s'ensuit que le Corps du Christ, identique en de nombreuses quantités existantes, peut étre
présent en de nombreux lieux en vertu de ces quantités médiatrices. On peut aussi le démontrer
par I'exemple de notre ame qui, n'ayant en elle aucune quantité par laquelle elle puisse étre
proportionnelle au corps qui I'entoure, est présente a la fois dans le corps entier et dans chacune
de ses parties. On peut également le démontrer par I'exemple d'une parole qui, étant identique et
unique en nombre, peut étre intérieure (c'est-a-dire non exprimée, mais demeurant dans le
domaine de la pensée), prononcée, entendue et écrite; étant prononcée, une et identique, elle est
percue par de nombreux auditeurs. |l en va de méme (cela peut étre démontré) par I'exemple de la
lumiére du soleil, qui illumine a la fois I'extérieur et l'intérieur d'une maison, et, pénétrant par une
fenétre, illumine son intérieur, tout en restant la méme, sans se séparer d'elle-méme ni du soleil;
mais I'espéce demeure également dans tous les atomes individuels, ou qu'ils soient, étant une en
nombre.

11. Et par de nombreux exemples de ce genre, nous pouvons dissiper la perplexité de
I'esprit, mais nous devons penser ainsi avec foi, sans aucun doute, et, une fois cela établi,
considérer le reste comme secondaire : car au Mystére et a la Merveille, qui surpassent toute
prodigalité, quelle parole humaine saurait leur rendre justice, ou quel exemple tiré des
phénoménes naturels leur correspondrait convenablement ? Mais je ne peux étre convaincu, dit-il,
car ces exemples et ces conclusions présupposent déja la présence de la foi; et j'ai besoin de
preuves, et je ne peux en aucun cas croire a cela. — (Et a cela je répondrai :) Mais vous, si vous le
vouliez, vous pourriez croire : car la foi est le consentement volontaire de I'ame; mais si vous ne le
voulez pas, la situation est différente. Si vous n'y consentez pas, vous ne croirez pas celui qui dit
que le fer vient de la terre, étant peut-étre loin du lieu ou il est travaillé, et ne I'ayant pas sous les
yeux; vous ne croirez pas non plus que le verre est produit a partir d'une substance ressemblant a
de la cendre, car vous n'étiez pas présents lors de sa formation et vous ne l'avez pas pergue par
vos sens. Il en va de méme pour d'autres choses. Je vais vous montrer que vous croyez en
beaucoup de choses que vous ne pouvez pas voir. Vous croyez que votre corps est composé des
quatre éléments, mais vous ne voyez pas le processus de leur formation. Vous croyez avoir eu tel
ou tel arriere-grand-pére et tel arriére-arriére-grand-pére, mais vous ne les avez pas vus. Croyez-
vous que l'océan entoure la Terre ? Vous croyez ceux qui disent qu'il y a des éclipses totales ou
partielles de soleil, qui se produisent certains jours et a certaines heures, mais vous ne les avez
pas vues, ou ne les avez pas encore vues. Si vous croyez a ceux qui vous disent cela, combien
plus digne de confiance est Dieu que ceux qui vous disent : «Ceci est mon corps» et « Ceci est
mon sang ?»

12. Mais je doute, dit-il, de la relativité de la vérité de Celui qui a dit cela et de Sa Divinité.
Mais toi, &6 homme, tu es vraiment aveugle, doutant de choses parfaitement claires. Plus
clairement que le soleil, les prophéties a son sujet des prophétes sacrés, des oracles anciens, de
la Sibylle, tous les sages, tous les devins, qui, selon la divine Providence, ont jadis prédit avec
révérence ce changement de nature le plus grand et le plus salutaire vers un état meilleur,
témoignent de la vérité de Celui qui a dit cela et de sa Divinité, afin que ton incrédulité
impardonnable soit condamnée; les miracles qui ont précédé sa Nativité et son Apparition, sa vie,
qui surpasse celle de I'homme, la loi supréme, céleste et véritablement divine, ses prédictions,
toutes accomplies, qui dépassent la nature méme des miracles, sa mort volontaire, les miracles
qui I'ont accompagnée, et aprés elle toute la splendeur (de sa Résurrection), la constance des
disciples, veritablement grande, si elle reposait sur leur foi et témoignait de la Vérité concernant le
Christ, gqu'ils avaient comprise; plus grande encore, si elle était fondée sur sa grace, non plus
présente corporellement avec eux comme auparavant, mais leur étant communiquée invisiblement
du ciel; les exploits des apbtres, accomplis pour lui, leurs vies, non inférieures aux beaux
enseignements et exemples du Maitre, les dangers qu'ils ont endurés avec un tel zéle pour la
Vérité et le salut du monde, les miracles qu'ils ont accomplis et ceux qui les ont préservés (du
danger); le sang des martyrs et leurs miracles; La conversion éclatante de tous les confins du
monde, passant de l'erreur a la vraie foi en Dieu; I'effondrement de la superstition, qui a si
longtemps régné sur le monde, avec tant de tyrans et de dirigeants pour champions et gardiens; et
aprés cela, l'établissement de I'Eglise, ou tout ce qui est saint, digne et spirituel s'épanouit en
abondance, et qui est créée a l'image du bon ordre qui existe au ciel. Et pourquoi compter les
preuves évidentes de la divinité du Christ, innombrables et d'une puissance supréme ?

5



Gennade Il Scholarius, patriarche de Constantinople

13. C’est pourquoi nous laissons aux incrédules et aux hérétiques les doutes concernant ce
Sacrement, et avec lui les autres sacrements divins et sacrés, ainsi que concernant la foi parfaite
dans son ensemble. Prions plutét pour que le rayon de la Vérité les éclaire. Quant a nous, amarrés
dans le port paisible, fortifiés dans la Vie, dans la Lumiére, dans la Vérité, sur le chemin qui méne
au salut, c’est-a-dire fortifiés en notre Maitre, pour toutes les graces qu’il nous a accordees,
confessons-le et rendons-lui grace. Offrons-lui maintenant grace pour cette table spirituelle, par
laquelle il multiplie abondamment la chaleur de la grace qui demeure en nous; il rallume en nous
ce qui s'eteint par le péche; il réveille et fortifie ce qui est affaibli. et croyons fermement, sans
laisser place au moindre doute, comme notre Mére, I'Eglise du Christ, I'enseigne au sujet de ce
Sacrement, c’est-a-dire que dans ce Corps mystérieux, le Christ lui-méme est véritablement
présent, caché sous les éléments correspondants du pain, et (dans le sacrement de 'Eucharistie)
Lui-méme, né de la bienheureuse Vierge, puis sur la croix, et maintenant au ciel, demeure entier;
et approchons-nous avec toute diligence afin d’étre continuellement nourris de ce Pain
véritablement céleste, que la manne prefigurait magnifiquement, et d’étre nourris de maniére a étre
fortifiés, et non a étre consumés; Car il est un feu qui consume véritablement ceux qui,
indignement, se nourrissent de lui; et, selon l'apdtre, la nourriture est plus un présage de
condamnation que de justification. Satan entra en Judas aprés qu'il eut regu cette nourriture; et
Ozza, n'ayant pas offert le sacrifice comme il le fallait, devint 1épreux; et Ozza fut frappé par Dieu
parce qu'il avait osé toucher I'arche indignement; et I'arbre dont le premier homme mourut aprés
en avoir mangé était I'Arbre de vie, mais a cause de la désobéissance (d’Adam et Eve au
commandement de Dieu), il devint la cause de mort pour celui qui en mangea; et le reméde de
Galien, qui est efficace lorsqu’il est donné a bon escient, ne profite pas au mourant, qui n’a pas
besoin de ce reméde ni du bienfait qu’il procure, et il peut méme lui nuire.

14. Que ce qui a été dit au sujet de ce trés saint sacrement suffise donc pour l'instant.
Tournons-nous maintenant vers le miracle de la résurrection de Lazare, non seulement en
contemplant cet événement, mais aussi en témoins de la puissance du Thaumaturge et de la
signification de ce miracle : car nous verrons notre Jésus et Maitre venir au tombeau de son ami,
qui y a déja passé quatre jours et exhale déja une odeur de décomposition; nous verrons Marie,
appelée par sa sceur a la rencontre du Maitre, et le rencontrant, pleurant amérement et se
prosternant a ses pieds; nous verrons Jésus, pleurant et se affligeant avec modération, soit en
compatissant a la souffrance humaine, soit en tant que Législateur, nous enseignant la modération
dans les larmes envers les morts — et un peu plus tard, ressuscitant Lazare par la priére et une
voix appelant avec autorité, d’'une part pour montrer le bienfait de la priére, et d’autre part pour
révéler la puissance de sa Divinité. Nous verrons Lazare se relever en réponse a l'appel,
enveloppé dans ses bandelettes funéraires, les yeux clos, imprégné d'une odeur de
décomposition, et enfin rejoindre ceux qui sont a table avec Jésus. Nous verrons les Juifs, exaltés
par le miracle et le considérant comme un coup fatal, car par la grandeur de ce miracle, il avait
déja clairement démontré sa divinité. Au lieu de croire en lui, ils se sont empressés de tuer I'Auteur
de la vie et, en guise de punition pour avoir ressuscité les ames, ils I'ont condamné a mort.
Incapables d'agir sans calomnie, ils ont instillé dans le peuple le soupgon que le Christ voulait
s'emparer du pouvoir, et ils ont semé la peur des Romains et la menace de destruction de la ville,
cherchant par cette ruse a s'assurer le soutien du peuple. Nous verrons notre Jésus, ayant ainsi
haté sa Passion, préparée depuis longtemps, avec des manifestations éclatantes de sa Divinité;
puis il se retire, afin que sa Passion n’éclipse pas cette procession solennelle et royale, sa
rencontre avec les palmes, les exclamations des enfants annoncant que tout se réaliserait a son
entrée dans la ville (Jérusalem), comme les prophétes I'avaient prédit, et que la sainte Céne, pour
laquelle nous avons tenu parole, ne soit pas perturbée, ni cette merveilleuse cuve, enseignement
de 'humilité et de 'amour, ni 'ultime exhortation aux disciples, et tout ce qui devait se produire
avant sa mort, confirmant sa grande gloire, ou plutét, notre gloire et notre salut. Ainsi, pour que
tout cela ne soit pas détruit, si le Christ avait, avec plus d’audace, fait appel a la cruauté du
Sanhédrin, qui 'aurait condamné a mort avec encore plus d’impudence, nous ne le verrons plus
marcher ouvertement, mais demeurer prés du désert avec ses disciples.

15. Qui, vous qui étes ici présents, désespérera de son salut, ayant un tel Maitre ? Qui
restera mort, non comme la fille de Jairus, ni comme le fils de la veuve, qui ont récemment goté a
la mort, mais comme celui qui est mort depuis quatre jours — c’est-a-dire comme celui qui est mort
depuis longtemps, portant en lui, avec le péché, la mort qui se propage pendant les quatre saisons
de I'année, et enchainé par de nombreux péchés — c’est-a-dire que les facultés qui produisent le
bien sont entravées par les mauvaises actions et habitudes, tandis que sa vision spirituelle est
obscurcie par une ignorance consciente du bien et exhale la puanteur du péché ? Qui donc, méme
étant ainsi, perdra espoir de salut, voyant tout cela ? Car notre Maitre ne se contente pas de guérir

6



Gennade Il Scholarius, patriarche de Constantinople

les maladies du corps, mais pardonne aussi les péchés avec une bien plus grande promptitude :
ainsi, il guérit le paralytique de sa maladie spirituelle avant de commencer a guérir son corps. Car
il a dit auparavant : «Tes péchés te sont pardonnésy; Puis, «Prenez votre lit et marchez.» Ainsi,
animés d’une vertu active, invoquons la vision de Dieu, hatant, comme Marie et Marthe, d’aller a la
rencontre de notre Maitre qui, dans son plus grand amour pour 'lhumanité, s’empresse de nous
ressusciter. Si seulement nous nous préparons et «allons devant lui en confession» et en pleurant,
alors nous attirerons a nous la compassion du Maitre et Médecin. Et si nous faisons cela, |l
ressuscitera notre Lazare, c’est-a-dire notre esprit mort, exhalant 'odeur de la décomposition, et
en fera 'un de ceux qui se sont couchés auprés de lui et qui ont tété. De plus, il nous fera
participer & son Corps et a son Sang sacrés et nous fera prospérer dans la vie spirituelle, non
seulement en nous libérant de la culpabilité du péché, mais aussi en ajoutant grace a grace. Gloire
a sa miséricorde pour I'éternité. Amen.



