Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

Georges Scholarius, devenu plus tard Gennadius, patriarche de Constantinople 1
CODVERSATION
16 ao(t 1896

Participants a la conversation : Olvien, Euloge et Benoit.

Euloge !

Si vous le souhaitez, c’est le moment idéal pour examiner les opinions insoutenables des
théologiens latins modernes, notamment Thomas et Scot, sur la procession du saint Esprit. Votre
conversation d’hier avec un ami m’a pleinement convaincu de leur désaccord apparent, di au fait
que I'ajout (au Credo) n’a aucun fondement fiable. Mais comme je ne I'ai pas encore bien compris,
et qu'il n’est pas facile de le saisir aprés une seule écoute, je vous prie de répéter votre discours. Il
sera utile, tant pour vous que pour la confirmation de la vérité, que jévoque leur désaccord, tandis
que certains s’agitent et nous menacent de sagesse latine. Ambroise, assis avec moi hier, en les
réprimandant, a mentionné qu’'une chose similaire vous était arrivée, notamment au sujet du
bienheureux d’Ephése. Car, dans la procession du saint Esprit par le Fils, il comprenait
différemment la préposition «par», tout comme le trés saint Nil avant lui, tandis que vous, vous la
comprenez différemment. Et jai dit que lui et tous ceux qui parlent ainsi calomnient; mais vous
avez trouvé une méthode plus sre contre les dérives actuelles des adversaires, sans vous écarter
le moins du monde de leur régle (de foi), ni méme de régles plus anciennes, ni du concile de
Constantinople, qui a jadis donné une définition a ce sujet. Mais il ne faut pas s’en préoccuper; car
que peut-on attendre d’autre de leur part ? Passons maintenant a 'examen des maitres latins.

Euloge : Examinons cela maintenant, si personne d’extérieur n’intervient. Mais ne dites plus au
saint Esprit qu’il procéde par le Fils — car personne ne I'a jamais exprimé ainsi, et ce n’est pas vrai
— mais qu’il procede du Pére par le Fils. Ce sont des concepts trés différents, et beaucoup,
l'ignorant, sont trompés.

Mais que veut celui qui s'approche de nous ? Parce qu'il vient directement a nous et
semble heureux de nous avoir rencontrés apres de longues recherches. Ecoutons donc d'abord ce
qu'il a a dire; puis, aprés l'avoir quitté, discutons-en librement. Ce Benoit, qui portait jadis le méme
nom que moi, ne semble plus I'étre; on I'appelait alors Euloge, mais I'était-il vraiment ?

Benoit : Mes amis, vous agissez injustement en vous détournant de nous sans raison et sans
désirer vous unir a nous.

Euloge : Pourquoi ne nous le dites-vous pas, a hous qui croyons que le saint Esprit tire son étre du
Fils, c'est-a-dire qu'il procéde du principe qui lui donne son étre personnellement par 'unité de sa
nature, tout comme il procéde du Peére, a ceci prés que le Fils recoit cette fécondité de I'Esprit (du
Pére) ?

Benoit : Et en quoi, selon vous, les croyants se trompent-ils ainsi ?

Euloge : N'en parlons pas pour linstant. Mais d'abord, dites-moi franchement, étes-vous un
partisan des Latins ?

Benoit : Bien sir.

Euloge : Et pourtant, jusqu'a trés récemment, pourquoi n'ai-je rien dit de mal a leur sujet, et
pourquoi n'ai-je pas écrit abondamment contre I'augmentation du nombre de membres ?

1 L'ceuvre de Georges Scholarius actuellement disponible est publiée a partir du manuscrit n° 243
(du dernier catalogue) de la Bibliotheque synodale de Moscou. Elle dénonce les Grecs a |'esprit
latin qui, ayant abandonné la foi ancestrale pour des raisons temporelles, ne pouvaient embrasser
pleinement la sagesse latine et cherchaient a se consoler et a faciliter leur transition vers le
latinisme par leurs propres inventions.

.1



Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

Benoit : Mais vous aussi, vous avez jadis conseillé de vous unir a eux.

Euloge : Je ne le conteste pas. Car je ne suis pas assez fou pour ne pas désirer I'union avec eux,
mais une union juste et véritable. Quant a de telles conditions de paix onéreuses, je n‘ai méme pas
songeé a les accepter, et je n'espérais pas que d'autres le fassent. Finalement, c'est vers les Latins
que j'ai été attiré, et non vers vous. A présent, m'étant depuis longtemps dénigré (voir Ac 20,24), je
suis revenu a l'enseignement originel des péres et j'y adhére fermement, a tel point que je
préférerais tout abandonner plutét que cela, convaincu que rien n'est plus vrai. Et vous, l'ayant
troqué contre quelque chose d'étranger et, a notre avis, de douteux, vous entrez encore dans le
conflit, non seulement en le favorisant, mais aussi en qualifiant les anciens de nestoriens, contre
lesquels, selon vous, I'ajout a été légitimement fait, et vous pensez ne pas étre dans l'erreur.

Benoit : Laissons cela de co6té, ce n'est pas important. Mais de quoi nous accusez-vous ?

Eulogue : Si cela ne vous importe pas, ne posez pas la question; car, comme je le remarque,
beaucoup ont trouvé un moyen d'apprendre tout sans effort et de tout réussir, et de ce fait, ils
s'imaginent tout savoir et tout accomplir. Aussi, nous laissant poursuivre nos études, retournez a
vos affaires.

Benoit : Je vous jure, je ne vous quitterai pas avant que vous ne m'expliquiez pourquoi, en nous
accusant, vous ne communiquez pas avec nous. Je vous l'exprimerai par les Ecritures (Jn 4,9).

Eulogue : Peut-étre voulez-vous me priver de diner, puisque je devrais poursuivre mon discours
jusqu'au soir; mais il est nécessaire d'en dire autant a cause des nombreux désaccords.

Benoit : Oh oui, il semble que vous recensiez un grand nombre de divergences.

Eulogue : Mais je ne les considere pas toutes comme également importantes ou nuisibles a
I'essence de la foi.

Benoit : Eh bien, je ne vous interroge pas sur les autres points, mais sur la différence majeure, a
savoir cet ajout au Credo. Dites-moi, pourquoi semblez-vous que nous déformons la vérité ?
Pourquoi nous haissez-vous, nous et les Latins ?

Euloge : Nous n'éprouvons aucune haine envers les Latins; au contraire, nous sommes amis avec
eux, car votre situation, vous qui avez déserte, difféere grandement de la leur. Nous approuvons
chez eux nombre de décrets, coutumes et pratiques excellents, reconnus comme tels; mais entrer
en communion avec ceux qui ne partagent pas nos convictions, nos peres le considéraient comme
illicite, et nous partageons leur avis. lls se sont éloignés de nous par leurs raisonnements, et peut-
étre aussi par leurs convictions mémes, probablement. Nous les estimons plus avisés que nous,
mais nous constatons nous-mémes que les Latins introduisent une doctrine nouvelle et assez
importante dans la procession de I'Esprit.

Benoit : Sous-entendez-vous deux principes ? Mais nous vous épargnerons tout malentendu a ce
sujet. En montant en chaire, je condamnerai ceux qui admettent deux principes en la Divinité.

Euloge : Cela ne nous suffit pas; vous feriez mieux de jurer de renoncer a la proposition qui suit, a
savoir : «et le Fils de Dieu est le principe de I'Esprit».

Benoit : Cela découle-t-il de vous ? Dongc, si le Fils de Dieu crée ou a créé la création, alors vous
affirmez qu'il doit y avoir deux principes de la création, voire trois, en incluant le saint Esprit ?

Euloge : Et il serait difficile pour quiconque de considérer et de reconnaitre ces hypostases
incomprehensibles autrement que comme trois créateurs de la création, s'ils n'ont pas créé, étant
un seul Dieu, comme un seul Dieu. Mais cela ne peut étre dit du Fils et du Pére, c'est-a-dire qu'ils
produisent tous deux le saint Esprit, comme un seul Dieu. Mais n'en discutons pas maintenant. Et
moi, considérant cela comme une conséquence de ce qui précéde, je n'entrerai en aucune
communion.



Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

Benoit : Et pourtant, vous ne devriez pas le penser. L'Ephése, s'étant efforcé de prouver cette
cohérence a son adversaire latin, un homme instruit, se trouva bientét épuisé.

Euloge : Je n'admets pas que ce bienheureux ait connu un tel échec. Mais il a peut-étre donné
cette impression a certains parce qu'il a tenté de réduire cette position a cette seule absurdité, et
que son adversaire a pu tenir bon, invoquant l'unité de I'essence et autres arguments de ce genre.
Or, quiconque veut vous vaincre doit, a partir de la dissolution du concept, le réduire a deux
principes, ou a la fusion de Sabellius, ou a la diminution de I'Esprit, ou a la nature auto-génératrice
de I'Esprit. Conduit a ce stade, vous n'y échapperez pas, sauf en présence de juges ignorants; ces
derniers ne remarqueront méme pas que vous ne dites rien. Car ni la capacité de poser des
questions ni quoi que ce soit d'autre ne vous empéchera de tomber dans le méme piége qu'eux.

Benoit : Mais les Latins rejettent tout cela, ainsi que ceux qui I'ont jamais appliqué au dogme ou
I'ont inventé.

Euloge : Et nous ne disons pas qu'ils souhaitent étre ce que cette position (affirmation) fait d'eux.
Car ils la rejettent, comme nous, non seulement en étant parvenus a ce point, mais dés
l'innovation, jurant sous serment qu'ils n‘admettent véritablement pas de telles absurdités. Mais,
néanmoins, cela ne satisfit ni nos péres ni nous. Car, apres tout, la position accompagnée de telles
conclusions n'est pas vraie.

Benoit : Comment peut-on croire que de telles conclusions découlent de cette opinion, quand on
est incapable de prouver leur inévitabilité ou leur lien, et que les Latins prouvent admirablement
gu’elles...

Euloge : Comment donc pouvez-vous croire comme nous, qui jugeons votre explication sans
valeur, mais affirmons plutét le contraire — que cela ne procéde pas du Fils — et c'est pour cela que
nous sommes si longtemps éloignés I'un de l'autre ? Alors, pourquoi prétendez-vous si longuement
croire comme nous ? Confessez simplement votre point de vue, cela nous suffit; confessez la
méme chose. Ne pas confesser, est-ce dire la méme chose ? D'un autre c6té, ce que vous avez
dit, que vous acceptez de croire comme nous, est également difficile &8 comprendre pour une
oreille rationnelle.

Benoit : Je vais changer de sujet. N'est-il pas répugnant pour vous d'appeler le Fils la cause de
I'Esprit ?

Euloge : Trés répugnant, en effet.

Benoit : C'est précisément ce a quoi nous sommes préts a renoncer pour vous, Si Vous ne
cherchez pas d'arguments.

Euloge : N'avez-vous pas honte d'étre si rusé ?
Benoit : Sur quoi vous basez-vous pour dire cela ?

Euloge : Vous n'appelez méme pas le Pére la cause de I'Esprit (car vous devez étre compté parmi
les Latins, comme vous I'étes d'ailleurs). Vous n'utilisez méme pas le terme « cause » en relation
avec les Personnes de la Trinité, mais plutét celui de « principe ». Vous pensez donc nous rendre
service en niant ce que vous n'avez jamais reconnu. C'est comme si, lorsqu'on vous reproche de
considérer et de qualifier le feu de froid, vous répondiez que vous ne le qualifiez pas de froid, mais
de frigide, ce qui en latin signifie « froid ». L'indignation n'est pas suscitée par le fait que vous
n'utilisez pas cette expression pour qualifier le feu de chaud, mais par le fait que vous ne lui
attribuez pas la propriété et I'action de chauffer — ce qui, pourtant, est compris de la méme maniére
par les Latins et les Grecs, désigné par des termes différents — mais que vous lui attribuez la
propriété et I'action de refroidir, ce que ces derniers, comme vous, refusent d'attribuer au feu, quel
que soit le nom que vous lui donniez; car ce dernier lui est indifférent. Benoit : Et comment,
finalement, et pourquoi refusez-vous de reconnaitre que le Fils de Dieu est le produit de I'Esprit,
qui est aussi Dieu ?



Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

Eulogue : Pourquoi ? Parce que cela entraine toutes sortes de conséquences néfastes. Il suffit de
constater qu'aucun saint ne I'a enseigné, et que beaucoup l'ont nié. Ignorez-vous que Maxime le
Confesseur, Damasceéne, et Grégoire le Théologien le rejettent ?

Benofit : Mais nous I'expliquons aussi.
Eulogue : Vous interprétez mal, bien s(r, vous vous laissez guider par une idée précongue.
Benoit : Et vous allez prouver que nous I'expliquons mal ?

Eulogue : Beaucoup avant nous, et mieux que vous, ont démontré ce qu'il faut croire, et je I'ai moi-
méme souvent démontré, et je continuerai de le faire devant des juges intégres. Et que feront ceux
qui sont mal disposés, sinon élever la voix contre celui qui dit la vérité ? Car il en va de méme pour
le philosophe et la vérité. C'est pourquoi j'ai choisi de me taire.

Benoit. Mais chacun dira que tu refuses de parler par lacheté.

Euloge. Mais je n'en serai pas plus mal, et méme s'ils disent autre chose, quelque chose qui me
déplait, je ne deviendrai pas ce qu'ils disent. Mais le jour qui vient le leur révélera (I Cor 3,13); car
alors viendra I'épreuve de la vérité.

Benoit. Laissons cela de c6té et considérons la réconciliation. Si donc notre renonciation a la
croyance que le Fils est la cause de I'Esprit ne suffit pas, parce que les Romains, selon toi,
n'emploient pas ce nom, et que j'ai voulu te tromper, alors demande-nous comment, a ton avis,
aprés avoir exprimé notre confession, nous pourrons penser comme toi.

Euloge. Tu parles bien. Par conséquent, n'attribue pas au Fils le nom et la signification d'un
principe en relation avec I'hypostase divine, c'est-a-dire en relation avec le saint Esprit.

Benoit. Est-ce bien ce que tu demandes ? Je m'y soumets volontiers. Le Fils de Dieu n'est pas le
commencement de I'Esprit, mais le Pére seul I'est.

Euloge : N'as-tu donc pas honte de croire si facilement nous tromper par ta ruse ? Parles-tu a des
brebis ? Ignore-je ta pensée latine ? Car vous étes vous-mémes latins, et vous le savez aussi.

Benoit : Que dis-tu, mon ami ! Et cela ne te plait pas ?
Euloge : Pas du tout.
Benoit : Pourquoi ?

Euloge : Tu dis, je suppose, que le Fils n'est pas le commencement du processus de production de
I'Esprit, car il ne tire pas de lui-méme sa puissance de production, puisque le Fils n'est pas le
commencement de la Divinité. Pour toi, une telle parole, une telle expression, sera vraie; et
pourtant, elle reconnait le Fils a la fois comme le commencement de I'étre de I'Esprit et comme
son producteur. Pour nous, cependant, qui ne le reconnaissons pas comme le commencement et
le producteur de I'Esprit, elle est fausse. |l faudrait plutét dire ceci : le Fils n'est pas, avec le Pére,
le principe de I'Esprit, mais le Pére seul posséde la propriété d'étre le principe de I'Esprit. Et si
vous étes disposé a nous faire plaisir, concédez cet ajout. Ainsi, vous nous unirez au mieux, moi et
les Grecs et les Latins. Mais n'acceptez pas ces opinions, car elles sont impossibles. Vous ne
pouvez pas dire que I'Esprit procéde seulement du Fils, non ! a moins de vouloir pervertir toute la
foi. Et méme dans le Credo, vous dites « et du Fils ». Par conséquent, en disant cela du Fils de
Dieu, vous pensez dissimuler I'originalité de cet enseignement et éviter un soupcon défavorable :
que le Pére ne soit pas le principe de I'Esprit, ou que I'un des deux soit le premier principe de
I'Esprit. Il faut donc dire franchement que I'Esprit ne procéde pas du Fils, que le Fils n’est pas le
commencement de I'Esprit avec le Pére, que dans les mots «I’Esprit saint procéde par le Fils», il
n‘est pas question de penser que le Fils est, selon I'expression grecque, la cause, et selon
I'expression latine, le commencement de I'Esprit.



Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

Benoit : Votre demande est grave, mon ami ! Car qu'est-ce que c'est sinon I'abrogation du décret
de Florence ?

Euloge : Et pensez-vous que nous ayons fait autre chose depuis lors, sinon I'abroger, ou plutét, le
considérer comme nul et non avenu ? Car en vérité, le concile de Florence lui-méme a été aboli,
méme si les personnes myopes ou indifférentes ne le voient pas. On dit que vous aussi, vous
promettez d'amender le décret florentin. Cela signifie que vous aussi, vous le considérez comme
nul et non avenu. Car s'il était juste, vous n'oseriez pas I'amender.

Benoit : Nous souhaitons plutét vous corriger, en approuvant volontiers ce que le concile aurait
décrété si vous aviez cherché non pas a l'abroger, mais, au contraire, a le confirmer.

Euloge : Bien s(r, vous aussi, notre concitoyen et recemment condisciple des dogmes de notre
meére, vous nous aidez, par la tromperie, a confirmer le décret de Florence et a ériger a jamais un
monument honteux contre nous-mémes et contre nos péres, et pire encore, contre la vérité elle-
méme. Car nous sommes convaincus qu'eux, c'est-a-dire nos péres, n'ont pas péché contre la
vérité.

Benoit : O homme ! Qui peut accepter un décret cecuménique sans prétexte ? Ignorez-vous que
méme les médecins, sous couvert de substances agréables, offrent aux malades ce dont ils ont
besoin pour le salut, ce qu'ils refuseraient autrement par dégolt, et qu'ils sauvent ainsi les
ignorants en les trompant ?

Euloge : Je le sais trés bien, et je sais qu'ils tuent qui bon leur semble par cette méme méthode.
Benoit : Les empoisonneurs tuent avec des poisons; mais notre reméde n'est pas le méme.

Euloge : Et moi, pour ma part, je souhaiterais que le votre ne soit pas ainsi, ayant changé depuis
ce qu'il est, bien entendu. Benoit : Puisque, malgré tous nos efforts, nous ne pouvons vous sauver
sans que personne ne s'en apercoive, que nous reste-t-il sinon a déplorer votre perte par
incompréhension ?

Eulogue : Ne désespérez pas encore, ami ! Mais si vous avez d'autres moyens, employez-les
aussi. Car peut-étre atteindrez-vous votre but sans que personne ne s'en apercgoive, lorsque tout
sera prét.

Benoit : Nous vous concédons que I'Esprit Saint procéde uniquement du Pére.

Eulogue : Quelle grace inattendue ! Mais nous avons déja entendu des plaintes et des reproches
pour avoir tenté d'ajouter a cela que I'Esprit procéde uniquement du Pére, alors que nous ne
disons pas, comme vous, «et du Fils». Car le bienheureux Eulogue et toute personne éclairée
reconnaissent une différence fondamentale entre dogme et prédication. Dans quel but, donc, vous
réconciliez-vous avec nous, aprés avoir tant changé ? Acceptez-vous la vérité avec nous sans
hypocrisie, ou étes-vous méme prét a prendre certains risques ? A tout le moins, pour préserver la
paix, vous devriez vous aussi nous traiter avec plus de bienveillance et d'indulgence sur les
questions mineures. Abandonnez donc cette position qui a déja suscité en nous de vives
suspicions et pour laquelle vous nous avez souvent critiqués, tandis que nous continuons a juger
avec discernement. Car pourquoi, pour notre propre plaisir, refuserions-nous ce prétexte inutile de
«provenir de cette seule chose» ? Il nous suffit que vous disiez qu'elle ne procéde pas du Fils; et
cela est bien moins significatif. Mais si vous dites que les deux expressions sont équivalentes, cela
nous suffit également. Pourquoi, alors que nous ne croyons pas que I'Esprit procéde, c'est-a-dire
qu'il existe, aussi du Fils, croyons-nous qu'il n'existe que du Pére, entendant dans le Pére et
I'Esprit du Fils un mode d'existence différent, mais non la communication de la propriété du Pére —
c'est-a-dire la fécondité et la déification, et la productivité en général, qui constituent la propriété
personnelle de I'hypostase du Pére, comme le disent les théologiens ? Bien que cela soit vrai,
puisque l'une de ces préoccupations vous a moins troublé que le déni qui vous contredit, alors, en
cédant a notre accord sur ce point — et a condition de ne pas revenir a nos anciennes obscurités et
manceuvres —, jugerez-vous cela suffisant pour la paix, ou n'envisagez-vous pas de céder méme
sur une position aussi négative ? Car cela aussi vous est peut-étre difficile. Il ne suffit pas de le
dire; il est nécessaire, aprés l'avoir décidé par écrit, de parvenir a un accord mutuel, et alors vous

5



Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

ne plaisanterez plus sur des questions sérieuses en affirmant arbitrairement le contraire. Car il est
assez facile de voir que vous ne vous trompez pas tant que cela dans le sens des mots. Or, ce que
vous soutenez et préchez est une contradiction : que I'Esprit procéde aussi du Fils, comme vous
continuez de le proclamer dans le Credo, et qu'il ne procéde pas du Fils, comme vous entendez le
concilier dans une autre définition par souci de paix avec nous. Afin d'éviter toute confusion a ce
sujet, nous vous autorisons non seulement a nier, mais aussi a taire I'expression qui nous a
troublés dés le début, nous contentant de I'affirmation reconnue et indiscutable qu'll procéde du
Pére. Voyez tout ce que nous faisons pour vous !

Benoit : Croyez-vous vraiment que j'admettrais qu'll procéde du Pére seul, et non plus du Fils ?
Euloge : Que dire alors ?

Benoit : Que I'Esprit tire aussi son étre du Fils, comme d'une seule origine, c'est-a-dire de Lui et du
Pére, car les deux hypostases donnent I'étre a I'Esprit, a savoir le Péere sans cause et sans
commencement, et le Fils, en recevant dans la génération la méme puissance génératrice que le
Pére, par laquelle tous deux émanent I'Esprit saint, comme deux producteurs. Car les maitres
latins, qui aprés la division ont étudié ce sujet, disent :

Euloge : Ceci, mon ami, exige une longue réplique. Du moins, si, dites-vous, tout le monde
m'accuse ainsi, je n'ai pas besoin de me défendre a votre place. Car si, comme je le sais bien,
nous ne pouvons ni vous aider ni vous convaincre par une défense, quel profit en retireront-ils si,
méme aprés avoir été innocentés devant vous, ils persistent dans leurs accusations ? Mais je vous
dis cela comme si vous étiez troublé par les divagations de quelques insensés (car les gens
intelligents n'oseraient certainement pas agir ainsi, seuls les insensés, les ignorants et les
possédés du démon s'y risquent). Votre chagrin est donc hypocrite. Mais Dieu connait ceux qui,
autant que cela dépend d'eux, sont véritablement indignés, tant verbalement que par écrit, et
seraient préts a punir ces gens et a mettre fin au mal, s'ils en avaient I'occasion. Il connait aussi
ceux qui se complaisent dans leurs vaines paroles, alors qu'en réalité, ils ne passent pas
inapercus. Et mon Jésus leur demandera des comptes lorsqu'ils poseront les yeux sur celui qu'ils
ont transpercé (Jean 19:37), car supporter ceux qui les transpercent revient a supporter cela. Et
s'ils les tiennent en haute estime, comment cela sera-t-il pergu ? Et lorsque vous affirmez que les
troubles au sein de I'Eglise ont engendré ce mal, comment se fait-il que vous ne vous rendiez pas
compte que vous vous contredisez ? Car cela fait maintenant cinqg cents ans que nous nous
sommes separés des Latins, mais il n'y a jamais eu de tentative ouverte de ce genre, ni dans le
Péloponnése ni ici; et maintenant, aprés la belle union, ils ont tenté la méme chose. J'omets déja
le fait que méme a ce mal, plus une confusion qu'une unité, des discordes et des outrages
similaires, venant non pas des Latins, mais des nétres, ont préparé le terrain. Par conséquent, le
reméde a de telles faiblesses est simple et évident, si seulement vous le vouliez; mais vous ne le
voudrez pas, je le sais bien. Et dire que j'entrave I'unité avec ces chrétiens est un mensonge. De
quelles villes, de quelles armes, de quelles richesses innombrables dispose-je pour m'opposer a
votre désir d'établir le latinisme, alors que vous étes si nombreux et si puissants ? La situation
n'est-elle pas tout a fait inverse ? Car je n'ai pas été inactif durant ma récente position et ma
liberté, grace auxquelles j'ai ceuvré pour la glorification de la vérité et pour d'autres besoins de la
patrie, I'ayant sacrifiée selon un ancien veeu. Et afin de ne pas étre tenu pour responsable des
désastres qui pourraient découler des controverses sur la foi, je siége désormais, ne prétant
attention qu'a mes propres affaires, bien que je connaisse parfaitement les causes des désastres
que vous craignez, s'ils seulement se produisent par la permission de Dieu, ce qui est loin d'étre
certain. La toute premiére cause ne sera pas notre piété, comme vous le pensez, mais quelque
chose qui lui est contraire. Mais puisque ceux qui sont si peu attentifs a la foi et aux autres choses
par lesquelles toutes les cités sont sauvées devraient véritablement craindre la venue de
calamités, qui ne se produiront peut-étre jamais ! Et ceux d'aujourd'hui, qui exigent que la vérité
évidente soit sacrifiée a des chiméres et que I'on blame les innocents au lieu des véritables
coupables, trouvent bon d'attribuer de tels malheurs a I'opposition des pieux, j'ai décidé de me
retirer du monde, de déplorer mes péchés et de ne prendre aucune part a cette tromperie
flagrante. Pourtant, cela vous irrite, vous vous méfiez de mon silence, vous propagez de nouvelles
rumeurs, si bien qu'il m'est difficile de deviner comment quiconque pourrait vous satisfaire
autrement qu'en devenant un renégat, en se rangeant du c6té des riches et en achetant des biens
terrestres pour la foi — chose que je ne souhaiterais jamais, car je dois inévitablement mourir
bientot et entrer dans I'au-dela dépouillé de tout. Car lorsque j'exprime mes convictions sous vos

6



Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

questions, vous vous indignez, et si je garde le silence, vous me forcez a parler. Et si je persiste
dans mon opinion, vous me menacez; et si vous remarquez que je cherche a dissimuler quelque
chose, vous essayez de m'en empécher et de me calomnier. Vous prétendez étre pieux et
attachés aux traditions de nos péres, et pourtant vous aimez ceux qui conseillent le contraire et
nous traitez comme vos pires ennemis. Vous me questionnez comme quelqu'un de savant,
capable de vous guider vers le bien; mais dés que vous entendez quelque chose de désagréable,
vous déclarez que je ne sais rien. Puis, de nouveau, comme quelqu'un de savant et d'influent en la
matieére, vous me rejetez toute la responsabilité de remédier aux calamités actuelles, ce que votre
inexpérience vous semble pourtant aisé, et vous accusez d'inconstance celui dont la fermeté sur
certains points vous parait une grande injustice. Pécher avec moi vous parait flatteur, mais cela ne
vous procure aucun plaisir. C'est pourquoi vous vous indignez contre moi parce que je ne péche
pas, et vous, gens savants, vous vous érigez en maitres d'un devoir qui m'est insignifiant, vous
laissant le soin de vous acquitter de ce que vous considérez comme votre devoir. Et lorsque je ne
suis pas d'accord, la surprise vous est insupportable. Et vous-mémes, ne trouvez-vous pas injuste
de mettre notre conscience face a nos pires craintes, celles que vous considérez soit
complétement trompées, soit raisonnant avec bon sens, mais se fiant encore aux hommes les plus
savants, anciens et saints ? Que je me détourne de vous, ne voulant pas entendre votre
ignorance, est pour vous une énigme. Mais que le seul Médecin vous guérisse ! Car moi, avec les
saints théologiens, je sais que la guerre est louable et la paix mérite d’étre blamée, et plus encore
que mon Maitre

Benoit : Vous vous défendez avec force, bien que cela soit inopportun. Je me demande : qui vous
accuse d'injustice lorsque vous vous tenez fermement a ce que vous considérez comme la vérité ?
Certains supposent que, pour une raison humaine, vous refusez l'union avec nous, ce qui est
typique de ceux qui s'attardent sur des évidences. Au contraire, je vous admire de faire fi de toute
considération humaine et de n'agir en aucun cas contre votre conscience. Car, dans ces affaires
éphémeéres, vos succes pourraient se mesurer a la coudée royale, si seulement vous vouliez plaire
a tous en vous rangeant du cété de ceux qui se réjouiraient de votre conversion. Et je peux vous
l'assurer, vous n'auriez jamais échoué dans les affaires les plus importantes, tant civiles
qu'ecclésiastiques, si vous l'aviez voulu, et vous le ferez encore aujourd'hui, si tel est votre désir.
Pendant ce temps, en dilapidant vos biens actuels a cause de ce que vous considérez comme la
vérité, vous suscitez I'étonnement chez vos adversaires. Et si certains te calomnient par bassesse,
n‘ayant d'autre motif que la haine injustifiée de tes adversaires, je ne suis pas comme eux. Ne
t'afflige pas, car une telle rétribution est due a ta propre gloire et au fait que tu as toi-méme parlé
de toi-méme. Je souhaite moi aussi que tu abordes certaines questions comme nous le faisons;
mais tant que je te vois lutter vaillamment pour ce que tu considéres comme la vérité, je ne blame
ni ne suis surpris par ce qui découle de la conviction. Mais, pour I'amour de Dieu, dis-moi, en
homme intelligent, envisages-tu un moyen de nous unir ? Car tu considéres ce que j'ai dit comme
sans importance, et peut-étre a juste titre. Car cela n'a aucune importance pour ceux qui nient que
I'nypostase du Fils de Dieu soit la cause et le commencement de I'hypostase de I'Esprit. Pour ceux
qui croient que I'hypostase du Fils de Dieu procéde de la Cause uniquement par génération, tout
comme ['Esprit par procession, mais qu'elle contient en revanche le saint Esprit éternellement et
conaturellement, puisque tous deux, malgré la différence d'hypostasie, ont une seule et méme
essence et proviennent du Pére; pour ceux qui ne croient pas qu'il existe dans la Divinité une
hypostase premiére-causale, mais seulement la Cause et ceux qui existent par la Cause, ou,
comme on dirait, le commencement et ceux qui existent par Lui, et qui, en somme, professent la
foi chrétienne. Pour ceux qui pensent ainsi et qui rejettent notre point de vue, ce que j'ai exposé,
bien s(r, n'a aucune importance, car cela les contredit.

Euloge : Ayant dit que j'ai cessé de m'en préoccuper, je n'en dirai pas plus, méme si quelgqu'un
partageait mon avis sur ce sujet; mais qu'Olvianus vous réponde.

Olvien : S'il le souhaite, et dés qu'il le souhaitera, je lui répondrai certainement, maintenant que
vous avez décidé de garder le silence. Parlez donc, cher Benoit, et je suis préte a vous répondre.

Benoit : Comment souhaitez-vous maintenant vous unir aux Latins et a nous ?

Olvien : Sur quels fondements ? Et avec vous (hous sommes préts a nous unir), si vous revenez a
ce que nous avons cru autrefois, ce que nous soutenons également, recu de notre Seigneur, des
apoétres et des saints conciles, ou nous avons longtemps gardé l'unité, si vous abrogez ce que

7



Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

vous avez ajouté et séparé. Ou bien ne vous semble-t-il pas juste de vous unir ainsi ? N’aurait-il
pas été raisonnable et convenable de régler les questions d’argent et de propriété selon d’autres
conditions ? Méme si vous ne le souhaitez pas, que I'ajout demeure dans le Credo, mais que le
Pape, en concile, vous enjoigne, vous et tous les chrétiens, a accepter que dans la Trinité, le Pére
seul est la Cause et I'Origine, et que Lui seul engendre le Fils et produit 'Esprit par le Fils seul,
tandis que le Fils n’est ni l'origine ni la cause de I'Esprit. Et dans I'expression «I’Esprit venant du
Pére par le Fils», il ne faut pas comprendre le Fils comme l'origine de I'Esprit, comme une
hypostase produisant hypostatiquement I'Esprit et, avec I'hypostase du Pére, lui donnant
l'existence. Il faut plutét comprendre que c’est ce que disaient les saints en raison de l'unité
d’essence qui est avec le Fils, et que, sans I'exclure ni sans lui, 'Esprit a regu I'existence du Pére.

Benoit : Et pensez-vous que les Latins, si nous cédons a votre exigence sur ce point, ne rejetteront
pas immédiatement cet ajout ?

Olbian : Bien sar que si, a moins qu’ils ne veuillent se contredire. Pour nous, au lieu d’'omettre cet
ancien ajout, la confession de vérité elle-méme suffira; et qu’ils s'inquiétent de ne pas paraitre se
contredire.

Benoit : C’est impossible. Mais je vous le demande encore : quelle garantie avons-nous que
I'expression «par le Fils» soit équivalente a I'expression «avec le Fils» ? Et qui a jamais dit que la
préposition dad était équivalente a la préposition guv ?

Olbian : Beaucoup; et cela n’est pas inconnu de ceux qui connaissent Chrysostome et d’autres
maitres, ainsi que d’Aristide et de Platon parmi les autres, et en général de ceux qui maitrisent la
langue hellénique, dans laquelle ces maitres nous ont exposé la doctrine de la vérite.

Benoit : Comment pouvez-vous accuser Thomas et Scot, et les autres maitres latins, d’étre en
desaccord apres le schisme, alors que vous-méme étes en désaccord sur ce point avec votre chef
d’Ephése ou Cabasilas ? Parce qu’ils ont dit que par le Fils était équivalent a I'expression selon le
Fils, suivant le Fils.

Olbian : Le désaccord de ces maitres latins, mon cher ami, porte sur le dogme. Car ce que l'un
affirme, 'autre le nie et croit trouver une vérité plus grande. Mais nous, avec les saints Cabasilas et
Marc, et avec tous les maitres qui les ont précédés, nous accordons avant tout sur le dogme.
Ensuite, dans l'expression «par le Fils venant du Pére», nous présentons tous une méme chose,
une unité d'essence et de conaturalité, non une cause. Si toutefois I'un parle plus clairement, qu'un
autre révéle la vérité d'une maniére inhabituelle a cause de votre insatisfaction, et que tous disent
la vérité et répétent ce qu'ont dit les saints, et que nul ne réfute ce qu'a dit I'autre, mais que, le
reconnaissant comme vrai, il le prouve d'une autre maniére encore, il n'y a pas contradiction; loin
de la! Car il est vrai qu'avec le Fils et aprés le Fils, I'Esprit est et procéde de leur Cause commune,
qu'il demeure dans le Fils et qu'il est répandu de lui, qu'il existe a la fois séparément de lui et non
en dehors de lui. Car tout cela a été affirmé auparavant par les anciens maitres, qu'il est
impossible de contredire. et tout cela est signifié par la préposition a travers, et par elle est
généralement indiqué l'unité, I'égalité d'essence et I'identité de nature.

Benoit : Et que dites-vous des anciens maitres occidentaux ?

Olbian : Assurément vrai et juste, et une position qui ne les exclut pas de la gloire de la sainteté et
qui harmonise leurs opinions avec la régle générale de la foi et la théologie claire et précise des
Asiatiques, que vous-mémes préférez et approuvez. Et si vous souhaitez utiliser leurs écrits pour
enseigner la foi, autant que vous le souhaitez ou le pouvez, compte tenu de la pauvreté du
langage qui vous a parfois affectés, alors nous nous joindrons immédiatement a vous, car le
bienheureux Ephésien I'a également exprimé avec sagesse a Florence, et nous sommes d'accord
avec lui aujourd’hui comme hier. Ce n'est ni son opinion d'alors ni la nétre que nous louons
aujourd'hui. Quelle idée saugrenue ! Mais d'une maniére ou d'une autre, en assurant la paix des
peuples chrétiens dans une seule confession, comme ils étaient unis au temps des anciens
maitres. Cela servira en effet de fondement a l'accord et a l'unanimité un jour, lorsque cessera
I'étude obsessionnelle des dogmes et que tous, sans curiosité excessive, s'accorderont sur une
croyance commune, vraie et slre. Mais nous en avons assez dit pour l'instant sur les Péres et les
Maitres européens; nous pourrons en reparler une autre fois, si vous le souhaitez. Ou plutdt, assez

8



Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

parlé de ce que nos maitres ont souvent dit et écrit. Pour l'instant, je dis seulement que, de méme
que l'expression « et du Fils » est devenue une tradition patristique chez les Latins dés son ajout
au Credo, de méme le «non et du Fils», chérement regu des Péres, attesté par de nombreux
livres, conciles et souffrances, nous est cher. Et par conséquent, tant que vous vous attacherez a
cela, nous aurons davantage raison de nous attacher a cela, et ainsi nous serons mutuellement
irrités par la contradiction, et aucun secours ne viendra contre ce fléau. En attendant, le Pape, en
tant que Pére et Maitre, est le seul a pouvoir légitimement mettre fin a la discorde. Qu'il convoque
tous les chrétiens et proclame dans le Credo cette seule expression de I'Evangile (Jn 15,26), et
qu’il leur ordonne de la proclamer ainsi, sans rien ajouter de superflu; alors nous aussi, les brebis,
écouterons sa voix, et il n’y aura qu’un seul troupeau et un seul berger (Jn 10,16). Car maintenant,
lorsque nous ne I'entendons pas répéter I'expression du Christ, mais ajouter quelque chose d’'une
importance non négligeable, bon ou mauvais, et que nous craignons que ce ne soit pas vrai — et
beaucoup de choses confortent cette crainte —, nous ne le suivons pas. Et puisque, sous de
graves menaces, il est interdit méme d’ajouter quoi que ce soit au Credo, aucun concile ultérieur
n’y a ajouté quoi que ce soit par rapport a ses décrets. Et la préposition «par », encore expliquée
par certaines expressions fausses et déformées, affaiblit les expressions originales et authentiques
des Péres par une mauvaise explication, et aggrave encore le mal en prétendant adhérer aux
définitions florentines. Par conséquent, s’il était nécessaire de mettre cela en ordre, il aurait dd
donner une exhortation; Car il convient assurément au plus grand d'exhorter, comme le dira
quiconque comprend la question. De plus, selon I'économie, il lui est en tout cas interdit de se taire
sur la vérité (Ez 3,18). Et puisque notre doctrine ne suscite aucun soupgon infondé et est préchée
par des saints asiatiques qui, de surcroit, grace a la richesse du langage, ont clairement défini ces
questions, et que nous sommes pourtant préts a y renoncer par souci de paix, pourquoi ne pas
renoncer a un enseignement qui nous parait fort suspect et qui, semble-t-il, découle du langage
limité des Peres occidentaux — comme ce fut le cas pour eux a une autre époque au sujet de
I'essence et de I'hnypostase —, pourquoi ne pas y renoncer définitivement, car I'Eglise le reconnait
comme controversé et I'a depuis longtemps rejeté ? De cette maniére, toutes les nations
chrétiennes seraient unies. Et si le Pape ne peut modifier les décrets des péres, méme par pur
desir de paix, parce que dans I'Eglise romaine beaucoup a été écrit et fait pour renforcer cet ajout,
cela nous lie d'autant plus étroitement. Car dans notre Eglise, bien plus a été écrit et fait dans le
sens contraire, et de nombreuses menaces sont proférées contre ceux qui osent transgresser
l'ordre établi, menaces qu'on ne saurait ignorer. Nous déplorons, certes, notre manque d'unité;
mais depuis le commencement, nous n'avons pas été la cause de la discorde, et il convient
maintenant que d'autres y mettent fin. Nous ne souhaitons en aucun cas régler ce différend, car
nous n'avons nous-mémes aucun compte a rendre (Héb 13,17) devant le Dieu de paix (Héb
13,20), et nous confessons la vérité sans crainte. Cessez donc de vous croire |ésés.

Benoit. Mais je ne m'arréterai pas.
Olbien. Faites comme bon vous semble.

Benoit. Et vous, Euloge, qu'en dites-vous ? Ne pouvez-vous rien proposer de mieux pour la paix
désirée que ce que votre camarade a proposé ?

Euloge. Laissez-moi tranquille; je vous prends pour un sophiste et je ne souhaite plus répondre.
Ce que votre camarade a dit est suffisant, excellent et juste. Quant a nous, noble Olbien, nous
allons partir, reportant a demain ce que nous avons propose, car il fait déja nuit.

Olbien. Pas encore, vénérable monsieur, pas avant que vous ne m'ayez éclairé sur deux points.
Ou plutdt, apres avoir écouté ceux qui sont perplexes ou qui s'opposent a nous, je les ai déja
résolus de maniére satisfaisante, 8 mon avis. A présent, que votre vote tranche : approuver mon
jugement ou considérer le vétre, meilleur, que vous enseignerez comme bien inférieur.

Euloge. Dites-moi donc comment vous avez résolu ce probléme et ce qui I'a précédé, si je veux
me prononcer correctement.

Olvian : Aprés avoir rapporté les propos de ces hommes, je souhaitais d'abord connaitre votre
opinion a leur sujet; puis, en confrontant mes propos a votre décision, voir s'ils y concordent; enfin,
je ne vous cacherai rien de ce qu'ils ont dit, méme si cela semble fondé. Car pourquoi aurions-
nous honte de parler non pas avec assurance, mais avec le désir d'apprendre ? Puisque vous

9



Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

souhaitez que je leur donne ma réponse d'avance, je vous présente leurs paroles et les nétres. Et
pour ne pas vous lasser, ils ont d'abord affirmé que le Fils n'est pas la cause, mais un associé du
Pére dans la production de I'Esprit. lls ont jugé cela plausible et raisonnable, ajoutant que le Pére
produit I'Esprit Saint en premier lieu. Je considére cela comme un point de vue. lIs dirent alors que,
selon feu Cabasilas, la seule raison de la division entre nous et les Latins jusqu'a présent était que
le Pape avait refusé de soumettre la question a un concile cecuménique, se considérant
simplement comme le maitre en la matiére et les autres comme des auditeurs, des disciples. Si
telle était la cause de la discorde, et si elle avait été résolue, disaient-ils, lors du précédent concile
cecumeénique, qui s'était tenu récemment a Florence, alors, de l'avis de Cabasilas, la discorde
devait cesser, et quiconque apostasiait de ce concile défiait a la fois Cabasilas lui-méme et la loi —
si tant est que Cabasilas ait été sensé en parlant ainsi. lls parlérent ainsi, apportant de nombreux
arguments a l'appui de leurs propos, du moins le croyaient-ils. Si vous ne souhaitez pas que je
relate cela, je vous ferai part de mon propre avis sur la question.

Euloge : Je ne le souhaite pas, car je discerne dans ce qui a été dit ce qui a été omis; exprimez
simplement le vétre.

Olvian : J'ai donc répondu au second point. Si cet homme remarquable n'avait pas qualifié la
croyance latine en la procession a travers les filets de tromperie et d'entreprise périlleuse, et ne
l'avait pas réduite a une absurdité extréme, on pourrait encore supposer qu'il souhaitait un concile
cecuménique uniquement pour confirmer un dogme juste et vrai, mais qui attendait I'approbation
générale pour étre solennellement proclamé. Mais lorsqu'il n'omet pas d'exprimer sa
désapprobation totale a cette égard, ni de la juger nécessaire pour les raisons avancées par les
Latins, mais qu'il en démontre méme l'absurdité et la contradiction avec la foi, cette supposition est
impossible. Au contraire, il proposait de convoquer un concile qui définirait (clarifierait) la vérité
avec autorité et confirmerait précisément ce dogme, non pas pour que le pape s'érige en maitre et
offense I'Eglise par son autorité arbitraire, mais pour qu'il se soumette diment a la majorité des
votes de I'Eglise. Car il espérait qu'un concile cecuménique se tiendrait ici, en présence de deux ou
trois délégués, tenant lieu de pape, comme lors des précédents conciles cecumeéniques, et qu'il
prononcerait librement une décision conforme a la vérité et a la justice, claire pour quiconque
serait disposé a juger avec exactitude. A I'époque de Cabasilas, la situation des chrétiens était
encore plus favorable qu'aujourd'hui, et il était naturel qu'il s'enthousiasme pour de tels espoirs de
concile; bien que, méme dans les circonstances difficiles de I'époque, peu de choses manquaient
pour qu'un concile se tienne ici. Et lorsque nos commissaires, par manque de clairvoyance,
promirent de changer le lieu et convinrent que nos villes, au lieu des nétres, se rendraient dans
des villes italiennes, Dieu, voulant les ramener a la raison, fit en sorte que des triremes soient
envoyées des deux cotés : certaines réclamaient ['ltalie, tandis que d'autres, plus légitimes,
invitaient I'empereur au-dela des Alpes. Alors tous s'écriérent que, ayant renoncé a nos promesses
maléfiques, nous devions rester ou nous étions, prétextant une lutte intestine qui commencait chez
les Latins. Car, puisque nous vivions tous en paix entre nous, il serait convenable qu'ils
recherchent la paix avec nous. Mais nous étions tous tellement aveuglés par l'influence de la
mandragore que, fermant les yeux de notre &me a toute raison saine et a tout signe de Dieu, nous
sommes tombés volontairement dans les piéges latins, peu aprés nous y étre retrouvés. Restait-il
a donner jusqu'au dernier sou (Mt 5,26), ou a devenir une proie facile pour les riches ?

Et quoi d’étonnant a ce que ce grand homme, suivant les conseils des sages et les
prophéties divines, ait préconisé la convocation d’'un concile qui puisse, compte tenu du lieu et du
mode d’expression, eétablir et confirmer la vérité, et, conformément a ses lois, chasser
définitivement le mal qui s’était infiltré dans I'Eglise depuis sa retraite privée, sans faire de
concessions a aucun rang contraires a I'évidente justice ? Mais s'il avait prévu la tenue d'un
concile ou le pape présiderait a nouveau en tant que maitre de la question examinée, comme sa
décision le montre clairement et comme les événements le confirment, tandis que d'autres
siégeraient non méme comme étudiants, mais plutét comme captifs rampants, et que parmi nos
plus éminents défenseurs, certains nous trahiraient pour les honneurs attendus de ce concile,
comme les événements eux-mémes l'ont révélé, tandis que d'autres souffriraient des épreuves et
seraient épuisés par deux ans d'absence de leur foyer, et se trouveraient a l'intérieur du pays, de
sorte qu'en cas de désaccord, il n'y aurait aucun moyen de rentrer par la mer, et que I'empereur
craindrait pour son empire, car ses fréres guetteraient une occasion d'intervenir dans I'affaire, et
que chacun n'aurait qu'une seule chose en téte : étre délivré des troubles, méme s'il fallait
commettre un acte imprudent concernant la foi; c'est terrible, certes, mais de telles contraintes
s'abattront sur eux de toutes parts ! C'est pourquoi le Pape composera le Credo qu'il voudra, et ils

10



Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

ne le signeront ni en concile ni par un vote public, mais par des moyens illicites, ceux qui n'ont pas
encore changé seront persuadés; et ils ne se consulteront pas d'abord sur ce que le Pape a
décidé, mais chacun d'eux sanctifiera a nouveau de sa propre signature ce qui est pire et plus
obscur qu'auparavant, et qui ne peut étre concilié avec les paroles des docteurs, et qui détruit
manifestement tout espoir d'union, s'il en était un, puisqu'aucune personne raisonnable et éclairée
ne peut souscrire a de tels ajouts a l'ancienne foi; et ceux qui doivent comparaitre de nous au
Concile n'accepteront nullement ce qui a été dit a ce sujet par Cabasilas et d'autres avant lui, ni ce
qui a été décrété par le Concile de Constantinople, mais inclineront docilement et sans
questionnement la téte, comme devant un souverain, devant le Pape de Rome et ses lois
nouvellement composées. Si Cabasilas l'avait su, il les aurait exhortés avec force a garder le
silence et a rester fidéles a la foi de leurs péres, a ne pas entreprendre une tache inadaptée a leur
situation, ni a se nuire a eux-mémes, ni a l'univers entier, comme beaucoup l'avaient déja
proclamé avant leur départ, comme en témoignent leurs écrits, prédisant clairement ce qui s'est
réellement produit. Cessez donc de calomnier le saint Cabasilas. Car non seulement lui, mais
méme le plus impie, pourrait-on dire, n'aurait pas eu le courage d'écrire autant contre la vérité sous
prétexte qu'elle n'avait pas encore été débattue en concile, comme si tous les gens raisonnables
s'accordaient généralement sur le nombre de penseurs plutdt que sur la force de la vérité, méme
si une seule l'avait auparavant proclamée. Et que dire si cet homme prodigieux ignorait jusqu'a la
tenue méme du concile qui devait confirmer cet ajout ? Car si I'on admet qu'il a agi ainsi, il serait
lui-méme l'artisan de l'erreur pour tous ceux qui se fiaient a ses écrits, ou du moins pour ceux qui
vivraient jusqu'au concile, instillant une mauvaise opinion des questions les plus importantes et
persuadant tous ceux qui écoutaient ses discours de hair et de persécuter la vérité. Si cela lui était
facile a savoir, comme a tout le monde, comment aurait-il pu, lui qui était chrétien et homme saint,
s'exposer a un tel danger par une rivalité déplacée ? Et moi, considérant non seulement la ruine
d'autrui mais aussi le déshonneur qu'il s'était fait, je pense que, soit il n'aurait pas laissé a la
postérité de si virulentes dénonciations écrites des Latins, soit il n‘aurait pas conseillé le concile,
s'il avait voulu abattre une telle piété sans scrupules. Car comment aurait-il pu ignorer ce que le
concile préparait contre lui, si ce dernier n'avait qu'a confirmer I'ajout comme une bonne chose ?
Et plutét que de le louer pour un tel conseil, il faudrait le blamer pour son insolence d'avoir
contesté une opinion qu'il tenait pour absolument vraie et qui ne nécessitait qu'un vote général.
Tout en conseillant d'anéantir 'opposition grecque au concile, il les exhorta, par ses propres
paroles, a résister, enseignant qu'il est un grand mal de croire que le saint Esprit procéde du Fils.
Enfin, il souhaita ardemment ne pas paraitre précher devant des sourds, c'est-a-dire devant ceux
qui préconisaient une augmentation du nombre de croyants, mais devant ceux qui pourraient étre
convaincus par son exemple, qui démontreraient la vérité et renonceraient a leur penchant pour
l'erreur.

Car cela sembilerait fort impudent au Concile s'il raisonnait comme vous le pensez; or, nous
entendons maintenant de nombreux Latins blamer cet homme pour avoir une opinion quelque peu
différente. Quant a l'idée qu'il ait voulu égarer le peuple, personne ne l'en a jamais accusé, et
personne ne l'en accusera s'il écoute attentivement et correctement ses paroles. Vous étes le
premier a inventer cette accusation contre lui, sous couvert de favoritisme. Il conviendrait moins de
louer ses conseils, qui vous paraissent si importants, que de désavouer complétement cet homme
qui souffre volontairement d'un mal si dangereux, méme pour les plus obstinés. Mais il n'en est
rien, absolument rien ! Au contraire, cet homme remarquable espérait que le concile qu'il
envisageait, s'il avait lieu, le glorifierait, lui et ses discours éloquents contre le mensonge, ainsi que
les paroles d'autrui, les utilisant pour confirmer la vérité. Il l'inclurait lui aussi, déja mort, ainsi que
ceux qui y assisteraient, puisque les livres parleraient au lieu des langues. Il s'attendait également
a recevoir une récompense divine pour avoir contribué a une paix conforme a la vérité, méme
aprés sa mort. Car c'est cette paix que doivent rechercher ceux qui désirent vivre pieusement, et
pour lesquels ils doivent se lier d'amitié avec ceux qui préférent observer la méme vérité. D'un seul
ceeur et d'une seule voix — c'est-a-dire avec une confession commune — ils doivent louer Dieu et
ne pas se méler a ceux qui pensent differemment. Car il vaut mieux préserver ce qui nous
appartient par la vérité que d'accepter ce qui appartient a autrui par une prétendue adaptation aux
circonstances, comme I'a dit un sage. Cabasilas, pleinement conscient de cela, proposa un concile
avec de bonnes intentions, arguant que la cause de la division ecclésiastique était la volonté
arbitraire et la cupidité du pape de Rome, et son refus de laisser le jugement de ce dogme a la
majorité des fideles. De plus, quelle décision auraient-ils prise s'ils avaient pu se réunir en toute
liberté de jugement ? |l I'avait lui-méme exprimé auparavant, en tant que membre de I'Eglise, et
non en raison de I'épiscopat et de la sagesse dont Dieu I'avait doté. Car il vaut mieux penser ainsi
que comme vous le concevez mal, d'un homme sage, saint et juste, comme tous le reconnaissent.

11



Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

Ses paroles mémes, qui ont été conservees, en témoignent, ne révélant rien de ce que vous
imaginez de lui, omettant la vérité et I'évidence, mais tirant en réalité un appui a vos pensées de
simples conjectures. Ou pire encore, vous pensez sainement en vous-méme, comme vous le
dites, mais par vos actions extérieures, vous aidez vos adversaires dans les disputes concernant
notre seul espoir, c'est-a-dire la foi. Et ceci suffit au sujet de Cabasilas. — Et que vous, disais-je,
appeliez le Fils de Dieu participant a la production de I'’hypostase du saint Esprit, cette opinion est
liee a bien d’autres absurdités, que méme la reconnaissance du Pére comme Cause premiére ne
dissipe pas. Nous vous démontrerons ces absurdités lorsque vous souhaiterez en discuter (car il
est injuste de retourner les armes de la vérité contre vos subtilités évasives; elles doivent étre
réservées a la dénonciation du mensonge en temps voulu). Pour I'heure, il suffit de dire que s’il est
participant, alors il est aussi la cause, ce que nous ne reconnaissons pas. Car nous ne lui
accordons pas d’étre la cause, non pas a cause de la maniére dont il participe, comme vous qui
admettez que la puissance de production lui est communiquée par le Pére avec I'essence, mais
parce que nous ne voulons en aucun cas reconnaitre le Fils comme l'auteur de I'Esprit, car la
puissance d’émanation réside dans le Pére, incommunicable. En vérité, la Vérité elle-méme ne le
permet pas, et ceux qui pensent autrement péchent contre elle. Et si, selon vous, Il participe a
quelque chose de plus vil, un Pére a deux principes — je n’en parlerai pas maintenant —, ou du
moins vous ne pouvez vous soustraire a la nécessité de reconnaitre deux principes de I'Esprit : la
cause et le participant; car la participation est duale. Et vous parlez ainsi par ignorance, vous
autres Grecs-Latins, trompés par les Latins qui, pour que vous soyez en communion avec eux,
permettent que I'on dise des choses qu’ils désapprouvent eux-mémes. Les Latins eux-mémes ne
s’exprimeraient jamais ainsi, et le Pape et son concile, pour de nhombreuses raisons, n'ont pas
exprimé en latin que le Fils participe a I'étre de I'Esprit, et non qu’il en est l'auteur. Et nous, pour
des raisons encore plus impérieuses, nous ne l'accepterions pas, méme s’ils s’exprimaient
davantage de cette maniére. Et lorsque vous dites que le bienheureux Augustin affirme que I'Esprit
procéde du Pére de fagon systématique, vous l'interprétez mal; il vaudrait mieux en parler comme
depuis le commencement, afin que la parole des saints qui 'ont prononcée parle pour nous et pour
la vérité elle-méme. Voila ce que j'ai dit; et qu'en pensez-vous ?

Euloge : Que dire de plus, sinon que vous vous étes admirablement exprimé, comme toujours, non
pas négligemment, comme lors de nos précédentes conversations, mais avec une force
extraordinaire et, pour ainsi dire, un talent oratoire. Et en devinant ce qui a été omis, je conclus
que méme cela était parfaitement vrai. Il ne manque qu'une chose, 6 homme, a nos discours : la
connaissance et la conscience de nos auditeurs. Tant que cela ne sera pas le cas, nous
donnerons l'impression de dire des bétises.

Olvien : Mais je n'y préte aucune attention, car en cela je ne me référe pas a ma propre opinion,
mais a celle de nombreux hommes anciens et pieux, avec lesquels nous espérons bientét nous
unir d'esprit et percevoir la réalité telle qu'elle est, mieux et plus profondément, comme ils la
percoivent sans doute déja. Si quelqu'un nous considére comme de vains bavards pour avoir suivi
de si grands hommes, ou s'il nous offense d'une autre maniére, alors nous devons nous affliger
pour cette personne, nous réjouir pour nous-mémes, et accueillir avec sérénité tout ce qui nous
parvient comme vérité, et plus encore supporter les tentations de ce corps mortel et ses aléas. Car
cela n'est pas nuisible et recevra sa récompense.

Euloge : Ainsi, partons-nous.

12



