Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

bomeELic POUR LA PREMICRE SCMAIDE
O GRADO CAREME

Sur 'aumoéne 1

1. Je n'ai pas choisi un tel jelne. Mais lequel ? Détachez tout lien d'iniquité; brisez les
chaines des Ecritures contraignantes. Voici ce que dit le Seigneur au peuple. Aux autorités :
recherchez la justice, délivrez I'opprimé, faites droit a I'orphelin et justifiez la veuve. Et encore :
mon adme a en horreur le jelne, l'cisiveté et vos fétes, car elle proclame que le commandement ci-
dessus est plus important que le jedne. Et enfin : ne jelnez pas dans les tribunaux et les querelles,
mais détachez tout lien d'iniquité. Le Seigneur ordonne cela par lintermédiaire des saints
prophétes aux Juifs et, par eux, a tous les peuples. Vendredi dernier, nous vous avons décrit
I'essence du jeline et les bienfaits qui en découlent; cependant, nous ne devons pas nous arréter
Ia; Car méme si le jeGine purifie la chair et oriente les pensées vers les objets divins, devenant en
quelque sorte une rétribution pour notre dette et une compensation pour les péchés que nous
avons commis, comparé a d'autres vertus, il perd tellement de dignité qu'il en devient méme
odieux a Dieu et digne de son aversion a notre égard si nous entreprenons de jelner sans nous
soucier de la pratique d'autres vertus; car nous ne vivons pas seulement pour nous-mémes,
comme un objet absolu et indépendant, mais sommes établis pour vivre pour Dieu et pour notre
prochain; Et cela n'est nullement contraire au fait que chacun doit s'aimer soi-méme (car nul
homme sage ne s'est jamais hai), mais il nous est commandé d'aimer Dieu et notre prochain de
toute notre &me, de tout notre cceur et de toutes nos pensées : d'aimer notre Créateur plus que
nous-mémes, et notre prochain comme chacun s'aime soi-méme.® Ainsi, par le jeline, nous
contribuons a notre salut, et par d'autres vertus, nous devenons utiles a nos freres et sceurs, et par
la vertu de notre sollicitude envers eux, nous plaisons a Dieu Lui-méme, qui y attache une
importance si grande qu'll ne compare pas le monde entier a un seul d'entre eux. Ce monde est
vaste, grand et si beau qu'il a été honoré d'étre reconnu pour sa beauté par Celui qui, par sa
nature, est la Beauté Premiére. Mais si nous plagons l'argent, les honneurs ou quoi que ce soit de
semblable au-dessus de I'amour du prochain, que Dieu place si haut dans son amour béni et sage
pour I'numanité, comme Il le fait dans tous ses attributs, nous regardera-t-Il favorablement, nous
qui jeGnons (vu notre mépris de son commandement d'aimer notre prochain) ? Ne considérera-t-II
pas nos jelnes, nos nouvelles lunes et nos sabbats comme une abomination ? Et acceptera-t-li
nos services pour les petites choses, si, pour les choses nécessaires et plus importantes (en
négligeant notre devoir), nous Llirritons si facilement contre nous, comme par exemple si
quelqu’un, en présence d’'un dirigeant, aprés avoir frappé son fils ou I'avoir insulté, lui offrait un
chien ou un oiseau de peu de valeur, pris a la chasse ? Car il est clair que non seulement Il ne lui
plaira pas, mais Il l'irritera encore davantage, et, avec le souhait «Que les corbeaux te picorent a
mort !», il sera chassé avec mépris.

2. Mais nous devons étre beaucoup plus prudents a I'égard de Dieu qu'a I'égard des
princes terrestres, — puisqu'll a une puissance et une dignité incomparablement plus grandes — et
respecter nos prochains, leur céder, les honorer et les honorer par des services possibles, en
faisant cela par considération pour Dieu, ce qui est digne a son égard a un degré beaucoup plus
grand qu'a I'égard des enfants des dirigeants, et d'autant plus que, selon la merveilleuse économie
de Dieu, nous sommes désignés les uns par les autres comme des fréres; Dans la mesure ou,
contrairement a l'idée de sollicitude, de respect et de solidarité envers notre prochain, nous
agissons toujours a I'encontre de cela, sous prétexte que Dieu tolére notre mépris pour nos fréres,
sans réaliser que sa miséricorde et sa patience envers nous en dépendent, et qu'il prend soin de
nous, a des degrés divers, a travers eux (nos voisins), comme de ses fils et fréres (les leurs) —
alors, aussi profondément qu'il s'attriste pour eux lorsqu'ils sont dans I'épreuve, aussi il s'indigne
de notre indifférence et s'attriste pour nous, qui, par notre inaction, le courrougons, lui, le bon Dieu
et Pére. Preuve en est qu'il juge injustes et mauvais ceux qui complotent contre nous et ceux qui
nous ressemblent, car il se réserve le seul jugement de nos péchés et il est lui-méme le Juge de
nos actes. Si toutefois quelqu'un veut nous nuire et nous punir sans respecter le principe de
justice, mais en usant d'une violence excessive, Il considére cette personne comme mauvaise,
méme si elle nuit a des personnes mauvaises, quelles qu'elles soient. Il considére ce qui se passe

T Tous ces sermons font partie de ses ceuvres choisies, sélectionnées et recopiées par le grand
saint lui-méme.



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

du point de vue des motivations de celui qui nous cause ce tort, et non de celui qui en souffre; car
ce malfaiteur s'est permis de nuire a son frére et au Fils de Dieu. Et méme si nous n'avions pas
tous recu de Dieu une vocation aussi élevée, acquise selon la compréhension de Sa bonté, et
méme s'll ne manifestait pas pour autant la méme sollicitude envers chacun de nous, nous ne
devrions pas pour autant nous hater de commettre une injustice envers I'un de nos fréres et de
nous exposer ainsi immédiatement & un chatiment. Or, en raison de la méme sollicitude qu'll a
pour nous, Il leur témoigne également attention et compassion, et fait preuve de patience envers
nous, nous donnant I'espoir du redressement. Si nous devons subir des insultes, il nous faut
d’abord reconnaitre notre part de responsabilité, car — comme le dit I'Ecriture sainte — nul n’est
exempt de souillure; et ensuite, Dieu ne laisse pas sans récompense ceux qui, endurant le mal, le
supportent courageusement en plagant leur espérance en lui. C’est pourquoi il se réjouit lorsque
nous, par le jelne et les autres prescriptions de I'Eglise, nous lui apaisons et lui plaisons, mais
seulement si, auparavant, nous accomplissons des vertus plus grandes et plus parfaites, parmi
lesquelles le bien de 'amour occupe une place de choix. C’est sur cette base qu’ll ordonne
précisément cela par l'intermédiaire de I'apbtre Paul, qui dit : «Aspirez ardemment aux dons les
plus grands;» c’est-a-dire, efforcez-vous d’atteindre celui-ci, parmi lesquels il place 'amour en
premier : et puisqu’il est divisé en deux types — I'amour de Dieu et 'amour du prochain — alors
'amour du prochain est plus grand, car il implique aussi 'amour de Dieu; car celui qui aime son
prochain accomplit la loi et le commandement de Dieu, et celui qui garde le commandement de
Dieu aime Dieu.

3. C’est pourquoi, puisque Dieu ordonne aux Juifs, encore imparfaits et a peine initiés a la
notion de justice, de ne pas offenser leur prochain avant d’observer le jelne et d’accomplir
d’autres ceuvres similaires, mais de lui témoigner de I'amour, la loi parfaite du Christ exige que
nous abondions en justice et nous exhorte a la vertu de miséricorde, sommet de la justice. Ce qui
est proclamé par les saints prophétes concernant la justice appliquée au jeline, nous devrions, en
toute equité, I'intégrer et le confirmer en matiére de miséricorde; car elle constitue une part
importante de la justice générale et le complément et le dépassement de la norme proclamée.
est donc évident que notre jelne est grandement diminué, voire vain, aux yeux de Dieu, si nous
supposons de nos fréres que nous avons de la miséricorde et de la compassion pour eux, et si
nous sommes en mesure de les aider. Nous les négligeons, acculés par le besoin. Ainsi, suivant
les commandements du Christ qui nous conduisent a des degrés de bénédiction plus parfaits,
nous allons maintenant aborder la question de la miséricorde.

4. C'est donc I'accomplissement (le résultat parfait) de I'amour, qui appartient a la plus
haute des vertus; j'entends par |a la véritable charité mentionnée plus haut, accomplie au nom de
Dieu, sans aucune visée temporelle, avec joie, bienveillance et de la maniére qui lui sied. Car il
arrive parfois que certains dépassent les limites de leurs biens ou la pensée libre et naturelle qui
leur correspond, ou agissent ainsi par crainte ou dans l'espoir d'acquérir un plus grand bien — qui
ne porte que le nom de charité, sans en étre le concept ni I'essence. Et méme sans autre bénéfice,
la charité se suffit a elle-méme; car si elle est la plénitude de I'amour pour Dieu et pour son
prochain, et si Dieu est juste et récompense ceux qui le cherchent et I'aiment, comme le dit
l'apbtre, y a-t-il quelque chose de meilleur que la miséricorde, fondement de laquelle Dieu est
notre secours ? Mais puisque, en tant qu'étres humains, nous sommes sujets aux passions et que,
abusant de la possibilité de pencher d'un cbté ou de l'autre, inhérente a notre libre arbitre, nous
demeurons dans I'état que nous avons prédestinément choisi, qui survient lorsque nous ne
suivons pas la norme de la raison, mais nous abandonnons plutét aux impulsions de I'attraction
sensuelle, alors, comme le proclame la Parole sainte, nos péchés sont expiés par lI'aumbne et
c'est pourquoi nous devons accueillir la miséricorde. Que grace a lI'aumdne nous ayons l'espoir
d'étre récompensés par des bénédictions éternelles est clairement démontré par le trés sage
Jésus Sirach, qui dit : «Perdez votre argent pour votre frére;» et que I'on puisse étre libéré du
péché par 'aumébne, cela est clairement affirmé dans le livre de Daniel : «Voici mon conseil, dit-il,
qu’il te soit agréable : rachéte tes pécheés par 'auméne.» Mais, bien sar, dans cette vie, la pratique
de 'aumdne est aussi trés utile aux hommes, les préservant des dangers qui peuvent survenir. Car
lorsqu’un prochain a été secouru par la miséricorde et qu’il ressent le besoin de prier pour ses
bienfaiteurs, Dieu entend sa priére, comme s’il observait une certaine justice aussi envers le
bénéficiaire lui-méme. Ce dernier, voulant récompenser son bienfaiteur, n’en est pas capable et le
renvoie donc a Dieu, croyant que son incapacité a le remercier sera compensée par la puissance
divine, qui lui est parvenue par des voies ineffables pour répondre a son besoin et a son incapacité
de remercier son bienfaiteur. Et cela est de nouveau clairement affirmé dans le livre de Sirach par
Jésus lui-méme : «Faites 'aumbne au pauvre, et il vous délivrera de tout mal, non par sa propre
force, certes, mais par ses priéres a Dieu pour vous.» De plus, elle préserve parfaitement la grace

2



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

qui précéde 'homme et prépare la venue de celle qui n'est pas encore venue, comme il est dit
encore : «La grace qui fait 'aumobne a un homme le préserve comme la prunelle de ses yeux.» Et
'auméne de Corneille, qui est montée jusqu’a Dieu, lui a valu en récompense la révélation de la
vraie foi. Alors, qui ne saisira pas cette vertu, dispensatrice de si grandes graces, immédiatement
liée a 'amour, chef des vertus, portant en elle la justice, délivrant de tout mal, abondante en toutes
graces dans cette vie et dans l'autre ?

5. Mais se priver de tous ses biens pour le bien des nécessiteux n'est pas une obligation
légale; car une telle chose conduirait plutdét a une perversion de la vie humaine et a une sorte de
confusion inutile, comme dans un jeu ou prospérité et pauvreté changeraient de mains presque
quotidiennement pour chacun; car celui qui était pauvre au départ, sorti du besoin, deviendrait
aussitot le plus riche, lorsque chacun des propriétaires me donnerait sa part, et en méme temps a
tous les nécessiteux; et sur cette base, ceux qui étaient pauvres deviendraient a leur tour riches,
lorsque, encore une fois, nous les indemniserions equitablement; et a la fin, tous s'appauvriraient a
cause de ces echanges rapides et de ces paiements mutuels de biens, qui, de plus, perturbent et
rendent inefficace tout I'ordre de la vie, et ménent progressivement a la ruine et ne servent a rien.
Mais la loi de Dieu déclare que nous devons donner I'aumodne de nos récoltes et de nos réserves,
c'est-a-dire de ce qui excéde nos besoins et ceux de notre famille; et de ce surplus, nous devons
donner a notre prochain le nécessaire a la vie. En général, il nous est commandé de faire
l'aumbne de telle sorte que nous n'ayons plus jamais besoin de recevoir 'auméne, que nous ne
fassions pas la honte de notre famille ou de notre pays, que nous ne soyons pas un fardeau pour
ceux qui comptent sur nous, que nous ne soyons pas une pierre d'achoppement face au
commandement du Christ, et que nous ne soyons pas non plus a notre propre détriment si I'un
d'entre nous, ayant volontairement tout perdu, se repent ensuite. Si notre Maitre nous dit de
vendre nos biens et de les donner aux pauvres, et de le suivre, mais qu'il ajoute : «Si vous voulez
étre parfaits», car celui qui dilapide tous ses biens pour le Christ accomplit une ceuvre parfaite, se
renoncant a tout lien avec autrui; Car méme notre Jésus n'avait pas d'endroit ou reposer sa téte et
considérait avec la méme indifférence qu'une mere et des fréres tous ceux qui écoutent la parole
de Dieu et la mettent en pratique. C'est pourquoi, quiconque, par jalousie envers lui, donne tous
ses biens aux pauvres, n'a plus besoin des plaisirs terrestres ni de soucis pour lui-méme ou ses
proches; car, méme dans les temps anciens, Elisée immola tous ses bceufs et les donna en
nourriture aux pauvres, préférant ne se laisser entraver par aucun souci, comme pour proclamer la
perfection de ceux qui doivent philosopher selon le Christ, c'est-a-dire les vrais moines. Notre
Seigneur n'impose plus la perfection, mais dit : «Si tu le veux», afin de préparer (ce jeune homme)
a la course vers la perfection; car ce que tous les hommes peuvent faire, qu'ils le veuillent ou non,
Il 'ordonne par la force de la loi; mais ce qui appartient a la perfection et est rare (car tous ne
possédent pas la perfection sous toutes ses formes et en toutes choses), Il permet qu'il soit désiré
seulement par ceux qui choisissent noblement de philosopher.

6. Ainsi, cette beauté de la charité est généralement accessible et sans fardeau a tous, de
sorte que nul ne s'appauvrit par cet acte, méme parmi les plus démunis. Car Celui qui examine
nos ceuvres ne considére pas la somme donnée, mais la capacité et la disposition du donateur, qui
a également loué la veuve qui, par nécessité, a apporté un sacrifice au temple, et qui, de ce fait, a
surpasseé tous les autres. De méme, il est possible a chacun, par une petite aumodne, de manifester
un grand amour, ce qui confére a I'auméne toute sa signification, et nul ne pourra se soustraire a
sa responsabilité en invoquant l'impossibilité de donner, alors méme que le commandement
I'exige. Quant a l'aide financiére, il peut certes y avoir des difficultés, mais chacun peut avoir la
disposition et le désir de faire le bien, ce qui, méme par de modestes actions, peut se manifester
grandement. Ainsi, il est possible de donner de I'eau fraiche a une personne assoiffée ou d'abriter
un vagabond sans domicile fixe, méme une simple cabane (car il se peut que quelqu'un ait besoin
de ce genre d'abri un jour); on peut aider un malade en faisant venir un médecin, en allumant un
poéle, en faisant son lit, en préparant a manger si ses proches ont du mal a le faire, ou en faisant
quelque chose de semblable, méme sans argent. Si quelqu'un était destiné a étre totalement
impuissant méme a faire cela (admettons une telle situation),? alors non seulement les besoins
corporels mentionnés par le Sauveur dans les Evangiles, mais aussi d'autres besoins et pertes
spirituels, auxquels cette personne est soumise et a une miséricorde bien plus grande, car I'esprit
est créé plus précieux que le corps, et le soin de I'dme prime sur celui du corps. Que se passerait-
il alors si vous n'aviez rien a donner au pauvre, mais une parole intelligible pour enseigner des
choses salutaires et nourrir une ame souffrant de faim spirituelle ? Et si, incapable physiquement
d'abreuver celui qui a soif, tu pouvais néanmoins conseiller celui qui en a besoin et combler son
manque de sagesse par le flot de tes sages conseils ? Ne peux-tu vétir celui qui est nu ? Raméne
a la raison celui qui souffre de honte a cause de ses désirs démesurés, et revéts ton frere du

3



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

vétement de la décence. Es-tu physiquement impuissant a soigner le malade ? Console par tes
paroles celui qui est dans la peine, ou, si la volonté d'une personne est faible, prépare-lui des
remédes spirituels, montrant ainsi que tu es le premier a partager sa souffrance. Es-tu incapable
d'accueillir I'étranger ? Guide-le vers la générosité de Dieu et la protection qui en découle; ta priére
lui offrira un refuge; montre-lui le chemin qui lui permettra de trouver I'hospitalité et I'aidera. N'as-tu
pas les moyens de libérer le prisonnier de ses chaines ? Mais vous avez le pouvoir de pardonner a
celui qui a péché contre vous et d'absoudre un debiteur, le libérant ainsi de toute dette spirituelle.
Etes-vous incapables de prendre soin des morts ? Vous pouvez néanmoins prendre sur vous les
fardeaux de votre prochain; car, puisque la Providence vous a fortifiés en esprit, vous devez
supporter les faiblesses des plus faibles, et de méme que vous porteriez les morts sur vos
épaules, vous pouvez, si vous le voulez, faire preuve de douceur envers ceux qui vivent avec vous
et les supporter lorsqu'ils vous offensent par lacheté et en vain.

7. Voyez-vous combien cette vertu est vaste ? Combien elle est universelle ? La vertu de
miséricorde est capable d'embrasser toute race, tout age, toute condition, toute capacité, toute
position; elle s'étend a tous, accessible a tous ceux qui la désirent. Quel mot pourrait en exprimer
I'essence ? Quel Polycléte, ou Phidias, ou Myron, ou Zeuxis, ou Appeles, ou Lysippe, ou Parodius,
ou Praxitéle aurait pu bien représenter, ou sculpter (dans la pierre), ou créer une image d'une telle
splendeur, digne d'une telle beauté ? En effet, la puissance de la miséricorde s’étend non
seulement a toute I'humanité, mais aussi a toute la nature qui nous entoure : elle remplit la terre
entiére : «La terre est pleine de la miséricorde du Seigneur», dit-on; elle subsiste a travers les
ages : «La miséricorde du Seigneur est de toute éternité sur ceux qui le craignent.» En étant avec
Dieu, les puissants de la terre, a8 son image et rendant grace a celui qui leur a donné une telle
force, remplissent la terre entiere — autant que possible — de miséricorde et laissent derriére eux
un souvenir immortel de vertu; par elle nous avons été réconciliés avec Dieu; par elle nous
sommes réconciliés chaque jour. C'est, plus que toute autre propriété générale de Dieu, son trait
caractéristique et une chose digne de la majesté du Tout-Puissant : «Soyez donc miséricordieux,
dit le Christ, comme votre Pére est miséricordieux». Et s'il n'appartient pas a Dieu (l'impassible) de
souffrir, comme la douleur et le chagrin éprouvés par celui qui subit le mal, il lui appartient en
revanche de faire miséricorde, en vertu de laquelle il répand ses bénédictions sur les nécessiteux
et soulage les affligés. C'est pourquoi il convient de I'nonorer et de I'accueillir avec amour, autant
que faire se peut, et plus encore que les sacrifices, offerte a Dieu, qui désire la miséricorde et non
le sacrifice<sup>28</sup> et qui se réjouit de notre charité plus que de tout autre sacrifice, comme
le dit & son tour le divin apdétre.

8. Et, autant que possible, il convient de faire preuve de miséricorde envers tous; et si cela
s'avére impossible, il faut établir une régle pour distinguer les bénéficiaires. Il faut accorder plus
d'attention aux personnes honnétes et utiles a la société qu'a celles qui nous sont proches par les
liens du sang, exception faite de nos parents : c'est a eux qu'il faut faire preuve de miséricorde en
premier; et parmi les autres parents, il faut préférer ceux avec qui nous avons le plus d'affection;
car cela semble étre le critére général de préférence, et la similitude des personnes quant a la
bonté, manifestation de I'ordre spirituel, est assurément préeférable a la parenté par le sang, qui
releve de l'ordre charnel; car ce sont ceux dont parle I'Evangile, qui vous accueilleront dans les
demeures éternelles, et dont I'apétre dit : «Par toi, frére, les matrices des saints ont été purifiées.»
Ainsi, il faut préférer a ceux qui nous sont apparentés par les liens du sang les étrangers. Si
quelqu'un ne subvient pas aux besoins des siens, et surtout de sa famille proche, il a renié la foi et
est pire qu'un incroyant. Il faut aider généreusement ses parents plus que ses enfants, et ses
enfants plus que quiconque. Parmi les étrangers, il faut privilégier ceux qui intercéderaient pour
nous en cas de besoin plutét que ceux qui ont autorité sur nous. Parmi ceux qui sont sous notre
autorité, il faut privilégier ceux envers qui nous avons une dette de reconnaissance plutdt que ceux
envers qui nous n'en avons pas. Quant a l'auméne, il vaut mieux la répartir entre plusieurs
nécessiteux plutdét que de la donner entiérement a un seul, si possible, afin qu'une petite quantité
suffise aux besoins de beaucoup. En général, il est bon d'appliquer cette régle lorsqu'on fait
l'aumédne; il arrive méme qu'un seul besoin mérite notre attention : car nous sommes généralement
tenus d'aider celui qui est moins nécessiteux que les autres. Lorsqu'un malheur le frappe, nous
devons alléger son fardeau, sans nous soucier des autres, que nous aidons davantage par
obligation, pour autant qu'ils ne soient pas dans le besoin.

9. Nous devons donner de ce que nous avons acquis honnétement, et non de ce que nous
volons en commettant l'iniquité, car le Maitre appelle «kmammon de l'iniquité» (richesse injuste), et
le Juge juste n'accepte pas la violation de la justice (quelle horreur !) comme récompense. I
appelle toute richesse, méme acquise sous de justes prétextes, «mammon de l'iniquité», c'est-a-
dire de l'inégalité (ou de l'injustice) : car la richesse n'est pas répartie équitablement entre tous.

4



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

Tandis que certains manquent du nécessaire, d'autres sont modérément prospéres, et d'autres
encore regorgent d'abondance. Par ailleurs, la richesse est injuste, car elle accable nos pensées
de soucis et de fardeaux divers, a limage d'un publicain cruel, d'un collecteur d'impéts, qui pése
sur notre liberté au-dela de nos forces. La charité ne doit pas étre faite a partir des intéréts percus
du débiteur, mais uniquement a partir de nos propres revenus, car en faisant preuve de
miséricorde envers autrui a partir des intéréts que nous percevons, nous nous mettons en danger.
En aucun cas nous ne devons percevoir d'intéréts sur I'argent; une fois pris par la soif d'argent,
nous devons dédommager ceux que nous avons lésés et ainsi obtenir la faveur de Dieu. Il en va
de méme pour tous ceux qui ont acquis des richesses par des moyens injustes. Que percevoir des
intéréts supérieurs aux sommes prétées constitue un péché grave est déclaré par Dieu lui-méme :
«Si vous prétez de l'argent & mes pauvres parmi vous, ne les forcez pas et ne leur imposez pas
d'usure...»

10. Ayant ajouté cela a la charité, je m'arréterai ici, afin que vous compreniez la nécessité
du commandement a ce sujet, d'aprés les paroles mémes du Seigneur. Ainsi, lorsqu'il s'agit de
régler les comptes avec les esclaves, il met de cété tout le reste. Il se concentre sur ce point, et a
ceux qui ont été miséricordieux, comme récompense surpassant la nature, il donne
immeédiatement le royaume des cieux; mais ceux qui ont été impitoyables envers leur prochain, il
les a destinés aux tourments de I'enfer, acceptant a ses propres dépens tout ce qui a été fait a leur
prochain, les appelant «fréeres». Je ne dis rien de la souffrance, hélas, et je passe sous silence
ceux qui commettent des violences et lévent la main contre leur prochain; et, outre la nécessité
mentionnée ici (d'étre miséricordieux), il est une vertu naturelle de s'intéresser aux affaires de son
prochain, car, par définition, I'homme civilisé est un étre social. Il est donc essentiel pour celui qui
vit selon la nature d'entretenir des relations avec les autres et de participer a la vie commune, en
donnant et en recevant mutuellement. Mais s'installer confortablement, comme au théatre, et faire
de son propre bien-étre I'apanage de ses plaisirs, tout en détournant le regard d'un frére qui a
besoin de nos ressources, est bien loin de I'idée de fraternité et de civilisation, et, je crois, dépasse
méme tous les instincts animaux. Car le manque de miséricorde est un acte d'injustice, et une
injustice non seulement envers l'individu, mais aussi envers toute la nature humaine (toute la
société humaine). Basile le Grand le démontre clairement a I'égard de l'individu, en disant : «Si
Vous reconnaissez que ces biens temporaires vous viennent de Dieu, Dieu n'est-il pas injuste de
les distribuer inégalement entre nous ? Pourquoi avez-vous tout en abondance, tandis qu'un autre
mendie ? N'est-ce pas pour que vous soyez récompensés de votre bonne gestion et qu'il soit
couronné de récompenses pour sa patience ? Le pain qui vous rassasie appartient a I'affamé; les
vétements que vous gardez dans votre coffre appartiennent a celui qui est nu; les chaussures qui
pourrissent chez vous appartiennent a celui qui est pieds nus; l'argent que vous avez acquis sans
méme le compter appartient au nécessiteux. Par conséquent, vous commettez une injustice
envers autant de personnes que vous pourriez aider.»

11. Voici ce que dit le divin Basile; et j'aimerais ajouter : quiconque méprise un frére qui
souffre de la misére, commet lui-méme une injustice envers la nature humaine tout entiére (envers
la société humaine tout entiére), non seulement parce que la préservation d'un seul atome est
nécessaire a la préservation de toute I'espéce, mais aussi parce que chaque atome contient, d'une
certaine maniére, la nature entiére. Cela ne signifie pas qu'un genre ne puisse exister qu'a travers
de nombreuses espéces, de sorte qu'une espéce, pour exister, recherche nécessairement une
multitude d'atomes; mais il est possible que toute I'espéce soit constituée d'un seul atome. De ce
fait, certaines espéces sont contenues dans des atomes uniques, apparaissant sous forme de
monades. Or, qu'un homme qui ne fait pas preuve de miséricorde envers le nécessiteux nuit a la
nature entiére, cela ressort clairement de ce qui suit : un tel homme viole et perturbe, de sa propre
initiative, les limites (lois) de la nature que le Créateur a établies conformément a la nature pour
tout ce qui existe. Car il est évident que tout ce qui, par nature, constitue un tout, n'est pas, pris
séparément, autosuffisant et existant par lui-méme. Cela se manifeste non seulement par la
naissance et la disparition, mais aussi par l'interdépendance de chaque élément, et c'est ainsi que
tout se produit dans le monde : le feu est alimenté, bien sir, par les gaz présents dans l'air
(l'oxygéne), et l'air lui-méme recoit de |a la force vitale; I'eau, en s'évaporant dans l'air, est
renouvelée par la pluie; la terre est le fondement de toute chose, étant la matiére et le socle de
tout, et a tout ce qui en provient, elle donne existence et matiére, tandis que les autres éléments lui
conférent sa diversité. La terre nourrit les animaux, les plantes et les hommes. Les hommes, quant
a eux, en travaillant ainsi, subviennent aux besoins de leurs familles. Il en va de méme partout
dans le monde, tant chez les hommes que chez de nombreux animaux, qui s'entraident et ne se
caractérisent ni par l'avidité ni par la mesquinerie, & moins qu'ils n'aient déja été contaminés par
notre malice et nos vices sous l'effet de nos passions, s'étant éloignés du sens de la mesure

5



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

propre a leur nature. A quoi bon citer d'autres exemples ? L'ame elle-méme, étant dans le corps,
ignore tout des choses existant hors du corps : car les sens corporels créent des représentations
dans I'dme, et ainsi se créent un certain objet de pensée et un fondement de la conscience, tout
comme la lumiére produit la clarté, comme l'imaginent les philosophes. Cependant, I'ame, existant
hors du corps, lui insuffle la vie et le mouvement, et de méme que sans représentations (provenant
des sens corporels), I'&me n'aurait aucune conscience du principe, de méme le corps, séparé de
I'Ame, ne pourrait avoir de mouvement (interne). C’est pourquoi, dit-on, 'lhomme juste fait preuve
de miséricorde et donne en retour tout au long du jour,36 car il est conscient que notre nature
existe tout au long du jour selon les icbnes du don et de la réception mutuels établies par la Cause
Premiére; et véritablement, celui qui agit de cette maniére est juste, non seulement parce que la
miséricorde est le sommet de la justice, comme nous I'avons dit au début — (car aucun homme
injuste ne saurait étre miséricordieux, et il restera injuste tant que son auméne consiste a prendre
aux uns pour donner aux autres, et par la il ne commet pas 'aumbne, mais une injustice extréme,
comme le disait Basile le Grand : la miséricorde ne s’accorde pas non plus avec I'état de I'injuste,
méme si celui qui fait 'auméne, en effet, non seulement ne prend pas la propriété d’autrui de
maniere malhonnéte, mais fait aussi preuve de miséricorde de la part de lui-méme, agissant
toutefois par ambition),37 — mais aussi parce que celui qui fait miséricorde afin d’observer la
justice selon la loi de Dieu, observe par |a aussi les lois de la nature.

. 12. Je vous ai maintenant suffisamment exposeé I'essence de la miséricorde, et les docteurs
de I'Eglise en proclament quotidiennement les exhortations. Il est a la fois nécessaire et impératif
de leur obéir. Mais quelle exhortation pourrait étre plus puissante et plus grande que celles
exprimées dans les saints Evangiles ? Je vous prie seulement d'offrir ce jelne a Dieu, en
l'associant a I'auméne, car il traverse le ciel avec une grande rapidité et se présente avec plus
d'assurance devant le Tribunal royal. Toute autre forme de piété et de repentir pour nos péchés
présente I'amour de Dieu pour I'humanité sous un jour favorable, devenant ainsi noble et agréable.
Ou plutdt, comment notre combat s'éléve-t-il jusqu'a Lui ? Son essence et sa perfection, que nous
partageons tous a un certain degré, intercédent pour nous auprés de notre Maitre, et elles
gouvernent le monde entier d'en haut. C'est pourquoi notre jeline et notre repentir doivent englober
a la fois notre miséricorde et notre compassion (envers notre prochain), afin de devenir un
intercesseur pour notre combat; et notre miséricorde, de son cbté, sera aimée de la miséricorde de
Dieu envers nous. Faisons donc preuve de miséricorde, afin d'en bénéficier nous aussi; et sachant
que Dieu aime celui qui donne de bon cceur et que ceux qui font miséricorde par orgueil humain
recevront leur récompense, manifestons cette vertu pure et sans tache, ni vanité ni insensibilité.
Car il est cruel de ne pas anticiper le fruit de I'amour par une disposition, une expression et des
paroles d'amour, ou de préférer une récompense insignifiante et éphémére (sous forme de
louanges humaines) a la plus grande et la plus céleste des vertus. Nous devons étre motivés par
I'espérance de la gloire éternelle. Dépenser de l'argent pour les nécessiteux par simple ostentation
philanthropique, tout en étant privés de récompenses éternelles a cause de la vanité qui s'y cache,
serait totalement indigne. Il faut méme dire que nous devons accomplir la vertu non pas comme
ceux qui recevront des récompenses la-haut — et cela s'applique non seulement a la vertu dont
nous parlons, mais a toute vertu — mais comme ceux qui s'acquittent de leur dette envers Dieu et
envers la nature. Dieu, qui aime I'humanité, considére notre dette envers lui comme un don. Si
vous souhaitez accomplir la miséricorde plus parfaitement, alors, chaque fois que vous faites
'aumbne, éprouvez du regret face a votre ceuvre de charité. Reconnaissez que, ayant la
possibilité d'aider davantage, vous n'avez pas daigné le faire, soit par mesquinerie, soit a cause
des contraintes de la vie, soit encore que, malgré tous vos efforts, vous n'avez pu manifester
davantage le fruit de I'amour. Agir ainsi est la véritable miséricorde. Ainsi, rendez votre jelne
agréable; et si vous jeQinez ainsi, notre Seigneur ne vous parlera plus comme il a parlé aux Juifs,
mais vous dira au contraire : «Voici le jene que j'ai choisi et aimé.»



