
Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

Homélie sur la première semaine  
du Grand Carême. Sur le jeûne 

 1. Car ta miséricorde vaut mieux que la vie, dit David, l'Ancêtre de Dieu, grand parmi les 
prophètes et les rois. Notre Sauveur dit à son tentateur : « L'homme ne vivra pas de pain 
seulement, mais de toute parole qui sort de la bouche de Dieu. » Il tenait cela de Moïse et 
l'empruntait à lui, ou plutôt, le faisait sien, utilisant ces paroles en paroles et en actes. Car Dieu lui-
même l'a dit par Moïse et a révélé cette Parole par les actes. Certes, la nourriture est bonne, elle 
soutient notre organisme et est entièrement digérée dans l'estomac… mais l'excès de nourriture 
détruit la notion de bien (provenant de la nourriture), comme existant au-dessus des besoins de la 
nature. Car l'excès de nourriture non seulement trouble et perturbe l'esprit, détruit le discernement 
(la capacité de faire une saine distinction entre les choses) de l'âme, engourdit la conscience et 
encourage ainsi les passions, mais nuit aussi grandement au corps lui-même, qu'il croit pourtant 
satisfaire et profitable. Il en va de même pour la nourriture, car elle n'est pas, au sens strict, un 
bien en soi, mais un bien naturel et organique. De ce fait, elle perd son apparence de bonté en cas 
de carence ou d'excès, et plus encore en cas d'excès. Il en va de même pour la nourriture. Quant 
à la miséricorde du Seigneur et à la sollicitude dont il fait preuve à notre égard, manifestées en 
récompense de l'amour et de la foi des hommes, plus elles sont abondantes, plus grandes et 
merveilleuses sont les joies qui leur sont procurées. Car la nourriture est un véritable bien, puisque 
tout don est parfait et que toute grâce qui en découle est parfaite. Il faut donc s’attacher avant tout 
à obtenir la miséricorde de Dieu et ces moyens qui donnent la vie, et il faut, bien sûr, rejeter et 
détester les délices efféminés et impropres à l’usage, mais rechercher la nourriture qui rapproche 
celui qui la mange de Dieu et remplit l’âme comme de la graisse et de l’onguent,⁵ comme David le 
dit encore, et qui, par la douceur qu’elle procure, non seulement compense miraculeusement le 
manque de nourriture corporelle, mais conduit aussi à ne plus se soucier de la subsistance 
corporelle, sauf en cas de nécessité absolue; Mais cela arrive lorsqu'elle établit aussi une 
nourriture corporelle moins liée au travail, plus facile et plus agréable, car la production de pain est 
liée à un travail si considérable et à l'immense quantité d'efforts nécessaires, ainsi qu'au délai 
entre son extraction et son service : il faut labourer la terre, semer la graine, la nettoyer de la paille, 
récolter les épis, battre, vanner le grain, le rassembler, le moudre, puis le faire lever, le mettre au 
four : je cite les principales opérations, omettant tout le reste. Mais la miséricorde de Dieu suffit 
alors aux Juifs, qui n'avaient pas de pain pour se nourrir, et la parole venant de la bouche de Dieu, 
il est plus juste de dire : la décision de Dieu et sa volonté ont veillé à les nourrir tous, et non 
seulement à satisfaire leurs besoins, mais aussi à leur apporter pleine jouissance et satisfaction : 
car la manne envoyée d'en haut leur a servi de substitut à tout ce qu'ils avaient soif de manger et 
qu'ils avaient l'habitude de manger. Ainsi, la grâce de Dieu rend cette nourriture corporelle 
agréable et moins pénible pour ceux qui la recherchent ici en l'absence des ressources habituelles 
et qui prient d'être nourris par Celui qui gouverne toutes choses; mais aussi pour ceux qui vivent 
spirituellement et attendent peu du corps, en leur distribuant un peu de cette nourriture corporelle 
et matérielle – puisqu'ils préfèrent la pauvreté, ou plutôt le contentement du peu –, Il compense le 
manque qui en découle par d'autres dons plus grands et plus divins, cultivant par eux la vie 
spirituelle chez ceux qui considèrent tout comme secondaire en comparaison.⁶ C'est pourquoi il a 
été dit : « Ta bonté vaut mieux que la vie » (Ps. 62,4).  
 2. C’est pourquoi, concernant cette double nourriture, David a dit à juste titre : «Remets tes 
soucis à l’Éternel, et il te nourrira.» Si tu désires vivre dans l’Esprit, dit-il, nourris-toi de 
contemplation (de pensées de Dieu) et de la connaissance insatiable de la vérité, ainsi que des 
lumières qui purifient et élèvent ton âme; et si tu prends pieusement soin de ta nourriture 
corporelle, il te donnera une nourriture plus agréable et moins pénible, que tu obtiendras lorsque tu 
seras pleinement concentré sur toi-même. Seulement, prends garde de ne pas nuire à la grâce 
(que tu as reçue de Dieu) et sois vigilant face à tous les pièges : d’une part, contre l’orgueil et la 
prétention; d’autre part, contre les tentations du mal. D'autre part, par avarice, en amassant des 
biens acquis sans effort, comme s'ils avaient été amassés à la sueur de leur front, et en cherchant 
à accumuler les revenus, ou en faisant un mauvais usage des biens honnêtement acquis, voilà 
pourquoi, voilà que quelqu'un qui déclare : «Je jeûne deux fois par semaine», tombe dans l'orgueil. 
L'avarice fut aussi la première à caractériser ceux qui amassaient la nourriture qui leur était 
envoyée comme la pluie du ciel, comme si elle leur avait été confisquée et non envoyée par grâce, 
montrant ainsi leur insignifiance ou leur incrédulité envers Celui qui est toujours capable de les 

1



Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

secourir plus abondamment encore en temps de disette. C'est pourquoi il montra que le pharisien 
demeurait sans récompense malgré son jeûne; Mais il retira sa grâce aux Juifs, étant irrité contre 
eux pour tant de choses que pour d'autres : parce qu'il résiste aux orgueilleux,¹⁰ et à ceux qui n'ont 
pas – c'est-à-dire à ceux qui font mauvais usage des choses –, il enlève même ce qu'ils 
possèdent, et ce qu'il leur avait donné dans sa bonté, il le reprend à cause de leur méchanceté. 
Ainsi, puisque nous maintenant, désirant obtenir la miséricorde et la grâce de Dieu d'en haut, nous 
nous sommes engagés à consommer les aliments permis – en nature et en quantité – ce que nous 
appelons «jeûner», comme l'Église a institué cette belle loi pour nous en ces jours, il nous convient 
de rappeler quelques notions sur le jeûne, d'en exposer l'essence et de présenter plus en détail le 
bienfait et l'aide qu'il nous apporte. 
 3. Le jeûne est donc la pratique de l'abstinence; abstinence qui harmonise et proportionne 
toute chose, et qui, en toute chose, établit la juste mesure afin d'acquérir pleinement la vraie 
connaissance. C'est pourquoi le bienheureux apôtre Pierre dit : «À la foi, ajoute la vertu; à la vertu, 
la connaissance; et à la connaissance, la maîtrise de soi.» Le jeûne nous est d'un grand bien. Car, 
premièrement, il nous aide à maîtriser les plaisirs charnels, à contenir les pulsions désordonnées 
en modérant l'ardeur de la nature. C'est pourquoi le bienheureux apôtre Paul dit : «Dans les 
jeûnes, dans les purifications», car il est clair que la pureté est présente en nous et qu'elle est 
préservée par le jeûne. Deuxièmement, le jeûne oriente nos pensées vers la contemplation de 
Dieu, but ultime de la vie humaine, recherché par les personnes intelligentes et proclamé par la 
Parole de Dieu comme un héritage bon et inaliénable, choisi par Marie; Daniel en témoigne en 
recevant une révélation divine après trois semaines de jeûne. Troisièmement, le jeûne nous 
apporte la rémission de nos péchés, comme récompense et compensation, conformément à ce qui 
est écrit : «Revenez à moi de tout votre cœur, avec jeûne, avec larmes et lamentations.»¹⁶ Puisque 
l’homme est enclin à s’écarter de la rigueur de la norme de bien des manières, et comme le dit le 
Grand Basile : «De même qu’il est impossible qu’un objet n’expose pas son ombre au soleil, il est 
impossible qu’une personne n’échappe pas au péché », la purification par le jeûne est donc 
nécessaire. Il serait plus juste de dire que nous nous punissons de nos péchés par le jeûne et les 
fruits qui en découlent : car il suscite une contrition sincère et des larmes, et grâce à cela, par la 
grâce de Dieu, nous sommes jugés dignes de pardon. C’est pourquoi nous devons punir les excès 
alimentaires et l’excitation charnelle qui en résulte. Car s'il est nécessaire, dans les affaires du 
monde, d'être toujours sur ses gardes et vigilant, de peur de négliger une diligence louable ou de 
commettre une erreur, à cause de l'obscurcissement de l'esprit et de l'immersion dans le sommeil 
(car la gourmandise est la mère du sommeil et de la torpeur prolongée, et non de la diligence, du 
soin ou du raisonnement juste); à plus forte raison, si quelqu'un désire acquérir une connaissance 
divine plus profonde et des objets de recherche, et s'approcher de Dieu pour lui demander quelque 
chose d'ineffable en ce domaine, il lui est nécessaire d'abord de montrer son âme purifiée des 
ténèbres nées de la nourriture, et de vider son estomac de son fardeau : car une âme esclave d'un 
tel fardeau mérite plutôt l'abîme que la vision de Dieu et l'ascension, et, comme le dit Jérôme : «Un 
estomac bien nourri ne peut produire une pensée.» puisque non seulement l'œuvre de la vision de 
Dieu elle-même, mais aussi la prédisposition à elle et le désir nous sont empêchés par les plaisirs 
charnels (car ils s'accrochent à eux-mêmes et convainquent ceux qui Ils sont insouciants envers 
eux-mêmes, ne considérant rien d'autre qu'eux-mêmes et s'éloignant de la connaissance de la 
vérité et des vrais plaisirs. La satiété du ventre sait engendrer et nourrir les plaisirs charnels. Ceux 
qui ont choisi une vie saine doivent combattre ce qui nourrit ces plaisirs en arrachant d'abord leur 
racine : la satiété de l'estomac. Voyez-vous combien le jeûne apporte de bienfaits ? Et bien que 
nous n'ayons abordé que ses bienfaits essentiels, il serait impossible de tous les exprimer en 
quelques mots. Il convient de conclure que, durant le jeûne, même si la chair souffre un peu, 
l'esprit demeure en paix et capable de maîtriser sa nature humaine. La souillure des péchés 
antérieurs – dont nul n'est exempt – disparaît complètement, comme nous l'avons dit, et rien 
n'empêche de vivre pleinement, de contempler sans danger, de se rapprocher de Dieu, de se 
préparer à la vie future et de quitter ce monde avec une espérance sincère. 
 4. Mais peut-être quelqu'un dira-t-il : le jeûne ne semble pas être une chose remarquable, 
puisqu'il consiste à ne pas manger; et il existe aussi un jeûne naturel, où l'on s'abstient de manger 
avant de consommer un aliment; comment cela pourrait-il être une vertu si l'on ne peut l'accomplir 
comme telle ? Il convient donc de répondre : un tel jeûne naturel consiste seulement à s'abstenir 
de nourriture et n'est donc pas une vertu; mais le jeûne accompli avec la noble intention de 
s'abstenir de nourriture licite, de ne pas satisfaire les exigences de la nature et de maîtriser son 
appétit par la raison – voilà le véritable jeûne et la vertu, et c'est ce jeûne-là, avec l'aide de Dieu, 
que nous entrons maintenant, et c'est de lui que nous devons parler. En général, il relève de la loi 
naturelle, puisque nous sommes tous, hommes, tenus par nature d'observer l'abstinence autant 

2



Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

que nécessaire pour nous maîtriser de nos passions et orienter nos pensées vers le divin. Mais 
quant à sa durée et à son ordre, il est soumis au commandement de la justice qui l'a institué, et 
aux décrets ecclésiastiques. Et parce qu'il existe de nombreuses autres grâces qui nous 
permettent d'améliorer notre moralité et de plaire à Dieu, le jeûne est nécessaire par nature. C'est 
pourquoi, avant la Loi et avant la grâce, nombreux étaient ceux qui, grâce à la lumière de la raison 
inhérente à la nature, manifestaient un grand zèle dans le jeûne. Cependant, plus tard, la loi de 
Dieu a établi les temps et l'ordre du jeûne. Il en était ainsi pour les sacrifices; il en est ainsi pour les 
hymnes; il en est ainsi, d'une manière générale, pour toute la vie ecclésiastique. Ainsi, le jeûne, en 
tant que pratique naturelle, observé par Pythagore, Diogène et tous les Grecs vertueux, est 
aujourd'hui plus que jamais nécessaire pour nous, chrétiens, car il comprend des règles 
concernant son temps et son ordre, établies selon la loi de Dieu et les prescriptions des Docteurs 
de l'Église. Et par conséquent, celui qui la viole pèche de bien des manières, à la fois en méprisant 
le bien naturel et en négligeant les exhortations de l'Église et en étant prêt à transgresser la loi de 
Dieu. 
 5. Il arrive cependant qu'on doive transgresser les règles du jeûne, c'est-à-dire enfreindre le 
décret qui le concerne, sans pour autant commettre de péché mortel. Cela se produit lorsque, 
dans son observance, survient un acte qui contredit des lois plus générales et plus importantes : 
par exemple, lorsqu'on tente son frère, pour lequel l'apôtre Paul a déclaré qu'il serait prêt à 
s'abstenir de viande pour toujours; lorsqu'on néglige, sous prétexte de jeûner, l'amour dû au 
prochain, pour lequel on devrait même donner sa vie, ce qui peut arriver en de nombreux cas. La 
transgression des règles du jeûne doit être commise en premier lieu par décision des autorités 
supérieures; mais si cela s'avérait difficile et qu'il était clair qu'il faudrait désobéir à l'obéissance 
(concernant le jeûne), alors une personne peut, de son plein gré, transgresser l'institution du jeûne 
sans commettre de péché, et en cas de grande faiblesse physique, des assouplissements 
concernant les règles du jeûne sont permis. Car il ne faut pas s'obstiner à observer le jeûne par 
contrainte, pour quelque raison que ce soit, ni en permanence, comme l'a révélé notre Maître dans 
l'Évangile : «Les fils de la mariée ne peuvent jeûner pendant que l'Époux est avec eux.»  Car le 
temps des noces est un temps de joie et d'allégresse, non de pleurs et de tristesse; or, le jeûne 
comporte beaucoup de choses tristes et déplorables. Ainsi, lorsque l'harmonie spirituelle de 
l'amour sacré est atteinte, la règle du jeûne doit être assouplie, mais avec piété et seulement dans 
la mesure nécessaire pour témoigner de l'amour (envers les frères), sans que cela ne soit fait de 
manière inappropriée ni transgressé. 
 6. Pourquoi nous est-il commandé d'observer ce jeûne pendant quarante jours ? – 
Principalement parce que notre Maître a choisi ce nombre lors de son jeûne dans le désert, et 
aussi pour d'autres raisons données par les docteurs de l'Église. Ainsi, certains disent que c'est 
parce que le sens du Décalogue est accompli par les quatre livres des Évangiles, de sorte que 10 
multiplié par 4 donne le nombre 40. D'autres disent que dans ce corps mortel, nous sommes 
composés de quatre éléments, dont nous résistons aux passions, étant équipés à cette fin par les 
commandements du Maître, révélés dans le Décalogue. C'est pourquoi il est juste de maîtriser ce 
corps selon le nombre 10 (commandements) et quatre (éléments qui le composent). D'autres 
encore disent que le nombre 360 (jours) couvre le cycle complet de l'année, de sorte que la 
dixième partie correspond approximativement à 40 (jours). En offrant à Dieu, en quelque sorte, la 
dîme de l'année par le jeûne, nous lui offrons ainsi l'année entière comme un devoir sacré. 
D'autres affirment que notre Dieu est Trinité : Père, Fils et saint Esprit; et nous avons le devoir de 
l'aimer de tout notre cœur, de toute notre âme et de tout notre esprit, c'est-à-dire selon le triple 
mouvement de notre âme; ainsi, nous obtenons le nombre 6; et nous devons aussi soumettre 
notre corps, composé de quatre éléments, par l'intermédiaire de l'âme, à Dieu; et ainsi, de 6, nous 
obtenons le nombre 10, après avoir ajouté 4; ce 10 multiplié par 4, car nous devons en tout temps 
montrer notre âme soumise à Dieu – et le temps s'accomplit et se manifeste dans les quatre 
saisons de l'année – nous donnons le nombre 40. En général, il me semble que dans le nombre 
40 jours se révèle une certaine plénitude de purification, d'humilité, d'obéissance, ou de tout autre 
accomplissement réalisé par ce jeûne. Car le nombre 10 est un nombre parfait : avant lui, il y a des 
nombres simples à un chiffre, et ici ils convergent vers un seul, et il est impossible de trouver un 
nombre qui surpasse (en perfection) le nombre 10; le nombre 4 devient la cause du nombre 10, 
lorsque les nombres précédents lui sont ajoutés pour atteindre le nombre 10; ainsi, le nombre 4 est 
lui aussi parfait, en quelque sorte la cause de la perfection. Et à d’autres égards, on peut constater 
que ce nombre revêt une grande importance. 
 C’est pourquoi les disciples de Pythagore vénéraient le nombre 4 et juraient qu’il imprégnait 
l’univers entier et se retrouvait en toute chose; car il divisait la nature divine – affirmaient-ils avec 
enthousiasme – en divinités célestes, aériennes, aquatiques et terrestres (ou souterraines); et tous 

3



Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

les êtres rationnels – en dieux, démons, héros (bogatyrs) et hommes; la nature muette – en 
animaux volants, terrestres, reptiles et aquatiques; les éléments – en feu, air, eau et terre; les 
saisons – en printemps, été, automne et hiver; les orientations principales de toute chose – vers 
l’est, l’ouest, le nord et le sud; les définitions qualitatives – en chaleur, humidité, froid et 
sécheresse; les sciences – en physique, théologie, mathématiques et dialectique; les 
mathématiques – en arithmétique, géométrie, astronomie et musique; le temps de la vie – en 
naissance, croissance, épanouissement et déclin; le discours rhétorique – en préface, exposé, 
polémique et épilogue; et ils soutenaient que cette division imprégnait presque toute chose. Il est 
donc vrai que le nombre 40, composé de deux nombres parfaits (10 et 4), est parfait et que, par le 
jeûne de 40 jours, il nous apporte un bienfait parfait. 
 7. Durant ce jeûne, il nous est prescrit de manger une fois par jour, afin de maintenir notre 
force physique et d'accomplir le but du jeûne, qui est de maîtriser la chair. Celle-ci, suite à une 
privation modérée de nourriture, s'affaiblit et perd de sa vigueur, puis se revigore par une 
alimentation modérée. L'heure du repas doit être la neuvième heure (soit 15 heures), peut-être 
parce que le jeûneur doit ressentir une certaine tristesse. En effet, l'homme a naturellement besoin 
de se nourrir à la sixième heure (c'est-à-dire à midi), sauf en cas de maladie ou de mauvaise 
santé. Lorsque le jeûneur dépasse cette heure, il est nécessaire qu'il en ressente une certaine 
lourdeur, et c'est ainsi qu'il accomplit le but du jeûne. Et cela tient principalement au fait que cette 
heure est directement liée au mystère de la Passion de notre Seigneur, qui s'est achevé à la 
neuvième heure, lorsqu'il a rendu l'Esprit saint, inclinant la tête; et il est naturel pour ceux qui 
jeûnent de désirer, dans l'humilité de leur corps, se conformer à la Passion du Christ, comme le dit 
le divin apôtre : «Ceux qui appartiennent au Christ ont crucifié la chair avec ses passions et ses 
désirs.» 
 8. Il est très sage que les décrets de l'Église aient institué ce jeûne à cette époque, car il 
purifie les hommes de leurs péchés et oriente leurs pensées vers le divin, comme il a été dit. Tout 
cela doit être accompli avant la fête de Pâques, où la rémission des péchés est donnée par le 
baptême, qui s'accomplit clairement la veille de Pâques, où l'on commémore également la mise au 
tombeau du Christ, si toutefois nous sommes ensevelis avec lui par le baptême dans sa mort, 
comme le dit l'Apôtre; et nous devons aussi tourner nos pensées, particulièrement en cette fête, 
vers la gloire éternelle que le Christ, ressuscité, a inaugurée. C'est pourquoi les lois de l'Église 
établissent que nous devons jeûner avant la fête de Pâques et nous y préparer par le jeûne. De 
plus, cette période marque le début du printemps, où la durée du jour et de la nuit est 
proportionnelle; alors qu'à d'autres moments, avec des proportions différentes entre les heures du 
jour et de la nuit, il serait difficile d'accomplir cette tâche, notamment en hiver ou en été.  
 9. Ainsi, nous avons été incités à parler du jeûne non seulement parce que cette excellente 
action doit être accomplie en pratique, mais aussi, conformément à cela, par une discussion sur ce 
sujet; cependant, une discussion sur la manière d'observer le jeûne exige à nouveau notre temps, 
de même que la nécessité de parler du plus grand bienfait qu'il nous apporte, et nous oblige à 
nous attacher à ce sujet avec plus de diligence; car qu'y a-t-il d'égal à cette mère de bénédictions, 
ou quelle beauté ne découle pas d'elle ? Le jeûne suscite en nous une tristesse pour l’amour de 
Dieu, laquelle engendre une repentance inébranlable en vue du salut, comme le dit le divin apôtre. 
Il conduit les personnes purifiées par le jeûne vers le Maître, leur offrant ainsi la plus grande joie. Il 
les rend, dotées d’un esprit pur et réceptif, capables de percevoir les enseignements divins, purifie 
le corps, illumine l’âme, les libère des graves maladies dues à la gourmandise et à l’excès de 
liquides (dans le corps), les soumet à une épreuve comparable à celle d’une fournaise ardente, les 
rendant capables, dans une certaine mesure, de contenir l’éclat des saints Mystères, auxquels il 
est nécessaire de participer à Pâques. Il déracine les passions et apaise le combat qu’elles 
suscitent; il oriente l’homme vers la bonté, l’esprit vers la connaissance de la vérité; il allume en 
nous la crainte de Dieu, suscite en nous le désir des grâces futures, nous élève à l’amour lui-
même, sacré et suprême sur toute beauté. Si nous voulons établir une loi, alors nous utilisons le 
jeûne comme allié, à l'exemple du saint Moïse; si vous désirez voir Dieu au plus près, le jeûne, 
avec Élie, vous l'accorde; si vous voulez avoir le pouvoir d'accomplir des miracles, de ressusciter 
les morts, de fermer les cieux ou de les ouvrir (pour faire tomber la pluie), le jeûne nous confère ce 
pouvoir, comme il l'a fait jadis pour Élie et Élisée; le jeûne nous libère des tentations du diable, le 
chassant couvert de honte; avec notre Maître, il nous fait couronner de victoire, et c'est dans son 
esprit que nous devons vivre, nous aussi, ceux qui sont appelés après lui («les chrétiens»); le 
jeûne est un puissant allié pour chasser les démons, car cette espèce, dit le Christ, ne vient pas 
seulement par la prière et le jeûne; et, en un mot, le jeûne nous procure une abondance 
innombrable de bénédictions. Nous devons le suivre et nous efforcer autant que possible. Si 
l’ennemi de notre salut nous attaque (car il a osé s’approcher de notre Maître après son jeûne, le 

4



Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

tentant), repoussons-le par les réponses qui, par la Sagesse de Dieu, l’ont réduit au silence, et 
avec l’aide de Dieu, nous vaincrons les trois tentations par les trois vertus, et alors celui qui nous a 
attaqués à cause d’elles fuira loin de nous. Les anges apparaîtront aussitôt devant nous, nous 
acclamant comme des vainqueurs et nous gardant avec honneur, et désormais, comme leurs 
propres enfants, nous servant en tout, comme ils le faisaient auprès de notre Dieu et Maître. 
 10. Voulez-vous que je vous décrive aussi son contraire, la gourmandise ? C’est le péché 
capital et la source de nombreux vices, qui en découlent comme d’une source; car de lui naît une 
gaieté déplacée, une insouciance née d’un appétit incontrôlable, tandis qu’une sorte de torpeur 
s’empare de l’esprit. C’est ce qui est dit dans Esdras : «Toute passion transforme l’esprit en 
intrépidité et en gaieté»; il en résulte une certaine puérilité, une sorte de désordre dans les actions, 
comme il a été dit de ce peuple (intempérant) : «Ils mangeaient sans cesse, puis se levaient pour 
jouer»; d’où l’impureté qui découle d’une langue qui s’exprime avec désordre, telle un cheval se 
précipitant dans l’abîme parce qu’il est mal maîtrisé. C’est pourquoi l’homme riche (de la parabole 
du riche et de Lazare) a une langue immensément encline à la provocation, et subit le châtiment 
de sa gourmandise débridée. En outre, l'engourdissement de la pensée survient en raison de 
l'excès de nourriture, lorsque la source de la raison est saturée, comme il est dit dans 
l'Ecclésiaste : «Je considère si mon cœur attire ma chair comme le vin, et si mon cœur m'instruit 
en sagesse.» Ainsi, l'excès de nourriture devient pour nous la source d'innombrables autres 
passions (ou situations désastreuses), chacune détruisant notre état spirituel et nous séparant 
irrémédiablement de l'amour de Dieu. 
 11. Mais examinons en quoi consiste le vice de la gourmandise, afin de pouvoir l'éviter, en 
le reconnaissant. Elle consiste en un usage intempestif ou désordonné de la nourriture, ou en une 
quantité excessive, en une consommation excessive et en une extravagance dans la préparation 
des plats, lorsqu'ils dépassent les capacités ou le rang d'une personne, en une envie irrépressible 
de manger sans nécessité, et en une quantité excessive de nourriture, lorsqu'une personne mange 
sans mesure et se jette avidement sur la nourriture, telle une affamée. Toutes ces manifestations 
néfastes de la gourmandise sont non seulement contraires à Dieu, mais aussi nuisibles à notre 
santé et à notre équilibre mental. Pour ceux qui en sont totalement prisonniers, c'est la passion la 
plus pernicieuse qui nous poursuit toute notre vie. Je parle non seulement de l'intempérance 
alimentaire, mais aussi de l'intempérance à la boisson, que l'on appelle proprement «ivresse». Or, 
cette passion nuit gravement au cerveau, siège de la raison, et viole la prudence naturelle qui a 
dûment assuré sa capacité à recevoir les impressions et à prendre des décisions rationnelles. Cela 
a été démontré par de nombreuses conclusions de sages, et plus clairement encore par 
l'expérience elle-même, maîtresse de la passion. Car nous constatons que tant que le cerveau est 
exempt d'excès et n'est pas enveloppé par les nombreuses et difficiles vapeurs émanant de 
l'estomac, il demeure sain et lucide; mais lorsqu'il est inondé des sécrétions plus lourdes, humides 
et âcres des mets gastronomiques, il devient lent, apathique et somnolent. «Car une âme plus 
sèche est plus sage», dit Héraclite («Anima sicca sapientissima»); c'est pourquoi les femmes sont 
deux fois moins capables que les hommes, ayant reçu un cerveau plus humide que le leur. 
Lorsque l'organisme devient plus sec qu'il ne devrait l'être, il peut perdre la raison (car de plus 
grandes irrégularités dans le métabolisme ralentissent l'activité des organes corporels); il faut donc 
se prémunir contre le danger qui découle non seulement de la satiété, mais aussi de l’épuisement. 
 12. Il convient donc d'observer un jeûne rigoureux pour combattre la frivolité et la 
grossièreté, tout en s'abstenant de nourriture afin de préserver sa santé, et notamment ses 
facultés mentales. Il faut observer cette harmonie non seulement pour le bien de la nature, mais 
aussi par vertu; car, comme le dit le bienheureux Nil, les démons les plus rusés nous incitent non 
seulement à la gourmandise, mais aussi à une abstinence alimentaire extrême et à un jeûne 
excessif, nous tendant ainsi un piège : soit pour conduire l'égaré à l'orgueil et à la folie, s'imaginant 
pouvoir surpasser ses semblables et, par le jeûne, tel un vautour, s'élever au-dessus des nuages ; 
soit pour affaiblir le corps au point de le rendre inapte à cette tâche même (le jeûne) ou à toute 
autre; de sorte qu'après une période de stress prolongé, on tombe souvent malade et on finit par 
sombrer dans l'incrédulité, le désespoir et le blasphème. Il faut donc se prémunir contre l'excès 
comme contre le manque, et, comme pour toute chose, il en va de même pour la consommation 
de nourriture et de boisson; car toute véritable vertu a un juste milieu et est considérée comme 
telle, ce que l'Église a également observé dans ses décrets sur le jeûne, stipulant la modération 
dans l'abstinence, en commençant par (au lieu de) manger fréquemment tout au long de la journée 
et en dehors de la règle (l'heure prescrite), par manger une fois par jour, et établissant sagement 
des règles similaires. 
 13. Il est donc digne d’accueillir avec amour ce (Grand) Carême, irréprochable et institué 
par l’Église et les docteurs de l’Église, et surtout, si cela est possible, de l’observer dans une 

5



Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

certaine mesure et tout au long de sa vie, ce qui est dû au plus haut point à ceux qui se sont 
consacrés à Dieu; s’il n’est pas tout à fait facile pour ceux qui sont occupés par les affaires du 
monde de l’observer tout au long de leur vie, alors au moins pendant ces jours sacrés, il est 
absolument nécessaire et très facile de guérir son indifférence (à la vie spirituelle) tout au long de 
l’année (maintenant) en une courte période, lorsque l’amour divin pour l’humanité, par 
l’intermédiaire de l’Église, entend considérer cette pieuse tristesse de ces quelques jours comme 
une substitution à l’indifférence qui a existé pendant de nombreux jours, et accorder, selon sa 
grande miséricorde, le pardon de leurs autres péchés aussi à ceux qui se repentent vraiment de 
cette petite humilité; Prenons donc garde à ces pensées, afin que nul ne manque de déceler 
l'hypocrisie qui s'est infiltrée en nous, fruit de cet orgueil terrible que la Parole de Dieu condamne 
en la personne des pharisiens. Car il nous prive du bienfait de l'abstinence; et cette bête féroce 
qu'est l'hypocrisie réduit à néant et rend vains tous nos efforts pour faire le bien, lorsque nous 
accomplissons une bonne action non seulement par amour pour Dieu, mais aussi par désir de 
gloire auprès des hommes, poussés par l'ambition. Après avoir jeûné comme il a été dit, nous 
comprendrons alors clairement que la miséricorde du Seigneur vaut mieux que la vie et que 
l'homme ne vivra pas seulement de pain.

6


