Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

bomeELie sUR LA PREMICRE SEMAIDE
OU GRADOD CAREME. SUR Le jelne

1. Car ta miséricorde vaut mieux que la vie, dit David, I'Ancétre de Dieu, grand parmi les
prophétes et les rois. Notre Sauveur dit a son tentateur : « L'homme ne vivra pas de pain
seulement, mais de toute parole qui sort de la bouche de Dieu. » Il tenait cela de Moise et
I'empruntait a lui, ou plutét, le faisait sien, utilisant ces paroles en paroles et en actes. Car Dieu lui-
méme l'a dit par Moise et a révélé cette Parole par les actes. Certes, la nourriture est bonne, elle
soutient notre organisme et est entierement digérée dans I'estomac... mais I'excés de nourriture
détruit la notion de bien (provenant de la nourriture), comme existant au-dessus des besoins de la
nature. Car l'excés de nourriture non seulement trouble et perturbe I'esprit, détruit le discernement
(la capacité de faire une saine distinction entre les choses) de I'ame, engourdit la conscience et
encourage ainsi les passions, mais nuit aussi grandement au corps lui-méme, qu'il croit pourtant
satisfaire et profitable. Il en va de méme pour la nourriture, car elle n'est pas, au sens strict, un
bien en soi, mais un bien naturel et organique. De ce fait, elle perd son apparence de bonté en cas
de carence ou d'exceés, et plus encore en cas d'excés. Il en va de méme pour la nourriture. Quant
a la miséricorde du Seigneur et a la sollicitude dont il fait preuve a notre égard, manifestées en
récompense de I'amour et de la foi des hommes, plus elles sont abondantes, plus grandes et
merveilleuses sont les joies qui leur sont procurées. Car la nourriture est un véritable bien, puisque
tout don est parfait et que toute grace qui en découle est parfaite. Il faut donc s’attacher avant tout
a obtenir la miséricorde de Dieu et ces moyens qui donnent la vie, et il faut, bien sir, rejeter et
détester les délices efféminés et impropres a 'usage, mais rechercher la nourriture qui rapproche
celui qui la mange de Dieu et remplit '&me comme de la graisse et de 'onguent,” comme David le
dit encore, et qui, par la douceur qu’elle procure, non seulement compense miraculeusement le
manque de nourriture corporelle, mais conduit aussi a ne plus se soucier de la subsistance
corporelle, sauf en cas de nécessité absolue; Mais cela arrive lorsqu'elle établit aussi une
nourriture corporelle moins liée au travail, plus facile et plus agréable, car la production de pain est
liée a un travail si considérable et a I'immense quantité d'efforts nécessaires, ainsi qu'au délai
entre son extraction et son service : il faut labourer la terre, semer la graine, la nettoyer de la paille,
récolter les épis, battre, vanner le grain, le rassembler, le moudre, puis le faire lever, le mettre au
four : je cite les principales opérations, omettant tout le reste. Mais la miséricorde de Dieu suffit
alors aux Juifs, qui n'avaient pas de pain pour se nourrir, et la parole venant de la bouche de Dieu,
il est plus juste de dire : la décision de Dieu et sa volonté ont veillé a les nourrir tous, et non
seulement a satisfaire leurs besoins, mais aussi a leur apporter pleine jouissance et satisfaction :
car la manne envoyée d'en haut leur a servi de substitut a tout ce qu'ils avaient soif de manger et
gu'ils avaient I'habitude de manger. Ainsi, la grace de Dieu rend cette nourriture corporelle
agréable et moins pénible pour ceux qui la recherchent ici en I'absence des ressources habituelles
et qui prient d'étre nourris par Celui qui gouverne toutes choses; mais aussi pour ceux qui vivent
spirituellement et attendent peu du corps, en leur distribuant un peu de cette nourriture corporelle
et matérielle — puisqu'ils préferent la pauvreté, ou plutét le contentement du peu —, Il compense le
manque qui en découle par d'autres dons plus grands et plus divins, cultivant par eux la vie
spirituelle chez ceux qui considérent tout comme secondaire en comparaison.® C'est pourquoi il a
été dit : « Ta bonté vaut mieux que la vie » (Ps. 62,4).

2. C'est pourquoi, concernant cette double nourriture, David a dit a juste titre : «<Remets tes
soucis a I'Eternel, et il te nourrira.» Si tu désires vivre dans I'Esprit, dit-il, nourris-toi de
contemplation (de pensées de Dieu) et de la connaissance insatiable de la vérité, ainsi que des
lumiéres qui purifient et élévent ton &me; et si tu prends pieusement soin de ta nourriture
corporelle, il te donnera une nourriture plus agréable et moins pénible, que tu obtiendras lorsque tu
seras pleinement concentré sur toi-méme. Seulement, prends garde de ne pas nuire a la grace
(que tu as regue de Dieu) et sois vigilant face a tous les piéges : d’'une part, contre I'orgueil et la
prétention; d’autre part, contre les tentations du mal. D'autre part, par avarice, en amassant des
biens acquis sans effort, comme s'ils avaient été amassés a la sueur de leur front, et en cherchant
a accumuler les revenus, ou en faisant un mauvais usage des biens honnétement acquis, voila
pourquoi, voila que quelqu'un qui déclare : «Je jeine deux fois par semaine», tombe dans l'orgueil.
L'avarice fut aussi la premiére a caractériser ceux qui amassaient la nourriture qui leur était
envoyée comme la pluie du ciel, comme si elle leur avait été confisquée et non envoyée par grace,
montrant ainsi leur insignifiance ou leur incrédulité envers Celui qui est toujours capable de les

1



Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

secourir plus abondamment encore en temps de disette. C'est pourquoi il montra que le pharisien
demeurait sans récompense malgré son jelne; Mais il retira sa grace aux Juifs, étant irrité contre
eux pour tant de choses que pour d'autres : parce qu'il résiste aux orgueilleux,’ et a ceux qui n'ont
pas — c'est-a-dire a ceux qui font mauvais usage des choses —, il enleve méme ce qu'ils
possedent, et ce qu'il leur avait donné dans sa bonté, il le reprend a cause de leur méchanceté.
Ainsi, puisque nous maintenant, désirant obtenir la miséricorde et la grace de Dieu d'en haut, nous
nous sommes engagés a consommer les aliments permis — en nature et en quantité — ce que nous
appelons «jelnery», comme I'Eglise a institué cette belle loi pour nous en ces jours, il nous convient
de rappeler quelques notions sur le jeline, d'en exposer I'essence et de présenter plus en détail le
bienfait et I'aide qu'il nous apporte.

3. Le jelne est donc la pratique de I'abstinence; abstinence qui harmonise et proportionne
toute chose, et qui, en toute chose, établit la juste mesure afin d'acquérir pleinement la vraie
connaissance. C'est pourquoi le bienheureux apétre Pierre dit : «A la foi, ajoute la vertu; a la vertu,
la connaissance; et a la connaissance, la maitrise de soi.» Le jeline nous est d'un grand bien. Car,
premiérement, il nous aide a maitriser les plaisirs charnels, a contenir les pulsions désordonnées
en modérant l'ardeur de la nature. C'est pourquoi le bienheureux apétre Paul dit : «Dans les
jelnes, dans les purifications», car il est clair que la pureté est présente en nous et qu'elle est
préservée par le jelne. Deuxiemement, le jeline oriente nos pensées vers la contemplation de
Dieu, but ultime de la vie humaine, recherché par les personnes intelligentes et proclamé par la
Parole de Dieu comme un héritage bon et inaliénable, choisi par Marie; Daniel en témoigne en
recevant une révélation divine aprés trois semaines de jelne. Troisiemement, le jeline nous
apporte la rémission de nos péchés, comme récompense et compensation, conformément a ce qui
est écrit : «<Revenez a moi de tout votre cceur, avec jeline, avec larmes et lamentations.»'® Puisque
’lhomme est enclin a s’écarter de la rigueur de la norme de bien des manieres, et comme le dit le
Grand Basile : «De méme qu'il est impossible qu'un objet n’expose pas son ombre au soleil, il est
impossible qu’'une personne n’échappe pas au péché », la purification par le jelne est donc
nécessaire. Il serait plus juste de dire que nous nous punissons de nos péchés par le jeline et les
fruits qui en découlent : car il suscite une contrition sincére et des larmes, et grace a cela, par la
grace de Dieu, nous sommes jugés dignes de pardon. C’est pourquoi nous devons punir les excés
alimentaires et 'excitation charnelle qui en résulte. Car s'il est nécessaire, dans les affaires du
monde, d'étre toujours sur ses gardes et vigilant, de peur de négliger une diligence louable ou de
commettre une erreur, a cause de l'obscurcissement de I'esprit et de I'immersion dans le sommeil
(car la gourmandise est la mére du sommeil et de la torpeur prolongée, et non de la diligence, du
soin ou du raisonnement juste); a plus forte raison, si quelqu'un désire acquérir une connaissance
divine plus profonde et des objets de recherche, et s'approcher de Dieu pour lui demander quelque
chose d'ineffable en ce domaine, il lui est nécessaire d'abord de montrer son ame purifiée des
ténébres nées de la nourriture, et de vider son estomac de son fardeau : car une ame esclave d'un
tel fardeau mérite plutdt I'abime que la vision de Dieu et I'ascension, et, comme le dit Jérbme : «Un
estomac bien nourri ne peut produire une pensée.» puisque non seulement I'ceuvre de la vision de
Dieu elle-méme, mais aussi la prédisposition a elle et le désir nous sont empéchés par les plaisirs
charnels (car ils s'accrochent a eux-mémes et convainquent ceux qui lls sont insouciants envers
eux-mémes, ne considérant rien d'autre qu'eux-mémes et s'éloignant de la connaissance de la
vérité et des vrais plaisirs. La satiété du ventre sait engendrer et nourrir les plaisirs charnels. Ceux
qui ont choisi une vie saine doivent combattre ce qui nourrit ces plaisirs en arrachant d'abord leur
racine : la satiété de I'estomac. Voyez-vous combien le jeline apporte de bienfaits ? Et bien que
nous n'ayons abordé que ses bienfaits essentiels, il serait impossible de tous les exprimer en
quelques mots. Il convient de conclure que, durant le jelne, méme si la chair souffre un peu,
I'esprit demeure en paix et capable de maitriser sa nature humaine. La souillure des péchés
antérieurs — dont nul n'est exempt — disparait complétement, comme nous l'avons dit, et rien
n'empéche de vivre pleinement, de contempler sans danger, de se rapprocher de Dieu, de se
préparer a la vie future et de quitter ce monde avec une espérance sincére.

4. Mais peut-étre quelqu'un dira-t-il : le jene ne semble pas étre une chose remarquable,
puisqu'il consiste a ne pas manger; et il existe aussi un jene naturel, ou I'on s'abstient de manger
avant de consommer un aliment; comment cela pourrait-il étre une vertu si I'on ne peut I'accomplir
comme telle ? Il convient donc de répondre : un tel jeQine naturel consiste seulement a s'abstenir
de nourriture et n'est donc pas une vertu; mais le jeine accompli avec la noble intention de
s'abstenir de nourriture licite, de ne pas satisfaire les exigences de la nature et de maitriser son
appétit par la raison — voila le véritable je(ine et la vertu, et c'est ce jeline-la, avec I'aide de Dieu,
que nous entrons maintenant, et c'est de lui que nous devons parler. En général, il reléve de la loi
naturelle, puisque nous sommes tous, hommes, tenus par nature d'observer I'abstinence autant

2



Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

que nécessaire pour nous maitriser de nos passions et orienter nos pensées vers le divin. Mais
quant a sa durée et a son ordre, il est soumis au commandement de la justice qui I'a institué, et
aux décrets ecclésiastiques. Et parce qu'il existe de nombreuses autres graces qui nous
permettent d'améliorer notre moralité et de plaire a Dieu, le je(ine est nécessaire par nature. C'est
pourquoi, avant la Loi et avant la grace, nombreux étaient ceux qui, grace a la lumiére de la raison
inhérente a la nature, manifestaient un grand zéle dans le jeine. Cependant, plus tard, la loi de
Dieu a établi les temps et I'ordre du jeGne. Il en était ainsi pour les sacrifices; il en est ainsi pour les
hymnes; il en est ainsi, d'une maniére générale, pour toute la vie ecclésiastique. Ainsi, le jelne, en
tant que pratique naturelle, observé par Pythagore, Diogéne et tous les Grecs vertueux, est
aujourd'hui plus que jamais nécessaire pour nous, chrétiens, car il comprend des régles
concernant son temps et son ordre, établies selon la loi de Dieu et les prescriptions des Docteurs
de I'Eglise. Et par conséquent, celui qui la viole péche de bien des maniéres, a la fois en méprisant
le bien naturel et en négligeant les exhortations de I'Eglise et en étant prét a transgresser la loi de
Dieu.

5. Il arrive cependant qu'on doive transgresser les régles du jeline, c'est-a-dire enfreindre le
décret qui le concerne, sans pour autant commettre de péché mortel. Cela se produit lorsque,
dans son observance, survient un acte qui contredit des lois plus générales et plus importantes :
par exemple, lorsqu'on tente son frére, pour lequel I'apdtre Paul a déclaré qu'il serait prét a
s'abstenir de viande pour toujours; lorsqu'on néglige, sous prétexte de jelner, I'amour dd au
prochain, pour lequel on devrait méme donner sa vie, ce qui peut arriver en de hombreux cas. La
transgression des régles du jelne doit étre commise en premier lieu par décision des autorités
supérieures; mais si cela s'avérait difficile et qu'il était clair qu'il faudrait désobéir a I'obéissance
(concernant le jeline), alors une personne peut, de son plein gré, transgresser l'institution du jeGine
sans commettre de péché, et en cas de grande faiblesse physique, des assouplissements
concernant les régles du jelne sont permis. Car il ne faut pas s'obstiner a observer le jelne par
contrainte, pour quelque raison que ce soit, ni en permanence, comme |'a révélé notre Maitre dans
I'Evangile : «Les fils de la mariée ne peuvent jeldner pendant que I'Epoux est avec eux.» Car le
temps des noces est un temps de joie et d'allégresse, non de pleurs et de tristesse; or, le jeline
comporte beaucoup de choses tristes et déplorables. Ainsi, lorsque I'harmonie spirituelle de
I'amour sacré est atteinte, la régle du jeline doit étre assouplie, mais avec piété et seulement dans
la mesure nécessaire pour témoigner de I'amour (envers les fréres), sans que cela ne soit fait de
maniere inappropriée ni transgressé.

6. Pourquoi nous est-il commandé d'observer ce jelne pendant quarante jours ? —
Principalement parce que notre Maitre a choisi ce nombre lors de son jelne dans le désert, et
aussi pour d'autres raisons données par les docteurs de I'Eglise. Ainsi, certains disent que c'est
parce que le sens du Décalogue est accompli par les quatre livres des Evangiles, de sorte que 10
multiplié par 4 donne le nombre 40. D'autres disent que dans ce corps mortel, nous sommes
composés de quatre éléments, dont nous résistons aux passions, étant équipés a cette fin par les
commandements du Maitre, révélés dans le Décalogue. C'est pourquoi il est juste de maitriser ce
corps selon le nombre 10 (commandements) et quatre (éléments qui le composent). D'autres
encore disent que le nombre 360 (jours) couvre le cycle complet de l'année, de sorte que la
dixieme partie correspond approximativement a 40 (jours). En offrant a Dieu, en quelque sorte, la
dime de l'année par le jelne, nous lui offrons ainsi I'année entiére comme un devoir sacré.
D'autres affirment que notre Dieu est Trinité : Pére, Fils et saint Esprit; et nous avons le devoir de
I'aimer de tout notre cceur, de toute notre ame et de tout notre esprit, c'est-a-dire selon le triple
mouvement de notre ame; ainsi, nous obtenons le nombre 6; et nous devons aussi soumettre
notre corps, compose de quatre éléments, par l'intermédiaire de I'dme, a Dieu; et ainsi, de 6, nous
obtenons le nombre 10, aprés avoir ajouté 4; ce 10 multiplié par 4, car nous devons en tout temps
montrer notre dme soumise a Dieu — et le temps s'accomplit et se manifeste dans les quatre
saisons de I'année — nous donnons le nombre 40. En général, il me semble que dans le nombre
40 jours se révéle une certaine plénitude de purification, d'humilité, d'obéissance, ou de tout autre
accomplissement réalisé par ce jeGne. Car le nombre 10 est un nombre parfait : avant lui, il y a des
nombres simples a un chiffre, et ici ils convergent vers un seul, et il est impossible de trouver un
nombre qui surpasse (en perfection) le nombre 10; le nombre 4 devient la cause du nombre 10,
lorsque les nombres précédents lui sont ajoutés pour atteindre le nombre 10; ainsi, le nombre 4 est
lui aussi parfait, en quelque sorte la cause de la perfection. Et & d’autres égards, on peut constater
que ce nombre revét une grande importance.

C’est pourquoi les disciples de Pythagore vénéraient le nombre 4 et juraient qu’il imprégnait
'univers entier et se retrouvait en toute chose; car il divisait la nature divine — affirmaient-ils avec
enthousiasme — en divinités célestes, aériennes, aquatiques et terrestres (ou souterraines); et tous

3



Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

les étres rationnels — en dieux, démons, héros (bogatyrs) et hommes; la nature muette — en
animaux volants, terrestres, reptiles et aquatiques; les éléments — en feu, air, eau et terre; les
saisons — en printemps, été, automne et hiver; les orientations principales de toute chose — vers
l'est, 'ouest, le nord et le sud; les définitions qualitatives — en chaleur, humidité, froid et
sécheresse; les sciences — en physique, théologie, mathématiques et dialectique; les
mathématiques — en arithmétique, géométrie, astronomie et musique; le temps de la vie — en
naissance, croissance, épanouissement et déclin; le discours rhétorique — en préface, exposé,
polémique et épilogue; et ils soutenaient que cette division imprégnait presque toute chose. Il est
donc vrai que le nombre 40, composé de deux nombres parfaits (10 et 4), est parfait et que, par le
jene de 40 jours, il nous apporte un bienfait parfait.

7. Durant ce jelne, il nous est prescrit de manger une fois par jour, afin de maintenir notre
force physique et d'accomplir le but du jelne, qui est de maitriser la chair. Celle-ci, suite a une
privation modérée de nourriture, s'affaiblit et perd de sa vigueur, puis se revigore par une
alimentation modérée. L'heure du repas doit étre la neuviéme heure (soit 15 heures), peut-étre
parce que le jelneur doit ressentir une certaine tristesse. En effet, 'homme a naturellement besoin
de se nourrir a la sixiéme heure (c'est-a-dire a midi), sauf en cas de maladie ou de mauvaise
santé. Lorsque le jelineur dépasse cette heure, il est nécessaire qu'il en ressente une certaine
lourdeur, et c'est ainsi qu'il accomplit le but du jeGne. Et cela tient principalement au fait que cette
heure est directement liée au mystére de la Passion de notre Seigneur, qui s'est achevé a la
neuviéme heure, lorsqu'il a rendu I'Esprit saint, inclinant la téte; et il est naturel pour ceux qui
jeGnent de désirer, dans I'numilité de leur corps, se conformer a la Passion du Christ, comme le dit
le divin apétre : «Ceux qui appartiennent au Christ ont crucifié la chair avec ses passions et ses
désirs.» )

8. Il est trés sage que les décrets de I'Eglise aient institué ce jeline a cette époque, car il
purifie les hommes de leurs péchés et oriente leurs pensées vers le divin, comme il a été dit. Tout
cela doit étre accompli avant la féte de Paques, ou la rémission des péchés est donnée par le
baptéme, qui s'accomplit clairement la veille de Paques, ou I'on commémore également la mise au
tombeau du Christ, si toutefois nous sommes ensevelis avec lui par le baptéme dans sa mort,
comme le dit 'ApGtre; et nous devons aussi tourner nos penseées, particulierement en cette féte,
vers la gloire éternelle que le Christ, ressuscité, a inaugurée. C'est pourquoi les lois de I'Eglise
établissent que nous devons jeliner avant la féte de Paques et nous y préparer par le jeGne. De
plus, cette période marque le début du printemps, ou la durée du jour et de la nuit est
proportionnelle; alors qu'a d'autres moments, avec des proportions différentes entre les heures du
jour et de la nuit, il serait difficile d'accomplir cette tache, notamment en hiver ou en été.

9. Ainsi, nous avons été incités a parler du jeline non seulement parce que cette excellente
action doit étre accomplie en pratique, mais aussi, conformément a cela, par une discussion sur ce
sujet; cependant, une discussion sur la maniére d'observer le jeline exige a nouveau notre temps,
de méme que la nécessité de parler du plus grand bienfait qu'il nous apporte, et nous oblige a
nous attacher a ce sujet avec plus de diligence; car qu'y a-t-il d'égal a cette mére de bénédictions,
ou quelle beauté ne découle pas d'elle ? Le jeline suscite en nous une tristesse pour 'amour de
Dieu, laquelle engendre une repentance inébranlable en vue du salut, comme le dit le divin apétre.
Il conduit les personnes purifiées par le jelne vers le Maitre, leur offrant ainsi la plus grande joie. Il
les rend, dotées d’un esprit pur et réceptif, capables de percevoir les enseignements divins, purifie
le corps, illumine I'dme, les libére des graves maladies dues a la gourmandise et a I'exceés de
liquides (dans le corps), les soumet a une épreuve comparable a celle d’'une fournaise ardente, les
rendant capables, dans une certaine mesure, de contenir I'éclat des saints Mystéres, auxquels il
est nécessaire de participer a Paques. Il déracine les passions et apaise le combat qu’elles
suscitent; il oriente 'homme vers la bonté, I'esprit vers la connaissance de la vérité; il allume en
nous la crainte de Dieu, suscite en nous le désir des graces futures, nous éléve a 'amour lui-
méme, sacré et supréme sur toute beauté. Si nous voulons établir une loi, alors nous utilisons le
jelne comme allié, a I'exemple du saint Moise; si vous désirez voir Dieu au plus prés, le jelne,
avec Elie, vous l'accorde; si vous voulez avoir le pouvoir d'accomplir des miracles, de ressusciter
les morts, de fermer les cieux ou de les ouvrir (pour faire tomber la pluie), le jeGine nous confere ce
pouvoir, comme il I'a fait jadis pour Elie et Elisée; le jene nous libére des tentations du diable, le
chassant couvert de honte; avec notre Maitre, il nous fait couronner de victoire, et c'est dans son
esprit que nous devons vivre, nous aussi, ceux qui sont appelés aprés lui («les chrétiensy»); le
jene est un puissant allié pour chasser les démons, car cette espéce, dit le Christ, ne vient pas
seulement par la priére et le jelne; et, en un mot, le jelne nous procure une abondance
innombrable de bénédictions. Nous devons le suivre et nous efforcer autant que possible. Si
'ennemi de notre salut nous attaque (car il a osé s’approcher de notre Maitre aprés son jelne, le

4



Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

tentant), repoussons-le par les réponses qui, par la Sagesse de Dieu, I'ont réduit au silence, et
avec l'aide de Dieu, nous vaincrons les trois tentations par les trois vertus, et alors celui qui nous a
attaqués a cause d’elles fuira loin de nous. Les anges apparaitront aussitét devant nous, nous
acclamant comme des vainqueurs et nous gardant avec honneur, et désormais, comme leurs
propres enfants, nous servant en tout, comme ils le faisaient auprés de notre Dieu et Maitre.

10. Voulez-vous que je vous décrive aussi son contraire, la gourmandise ? C’est le péché
capital et la source de nombreux vices, qui en découlent comme d’une source; car de lui nait une
gaieté déplacée, une insouciance née d'un appétit incontrélable, tandis qu'une sorte de torpeur
s’empare de l'esprit. C’est ce qui est dit dans Esdras : «Toute passion transforme I'esprit en
intrépidité et en gaieté»; il en résulte une certaine puérilité, une sorte de désordre dans les actions,
comme il a été dit de ce peuple (intempérant) : «lls mangeaient sans cesse, puis se levaient pour
jouer»; d’ou l'impureté qui découle d’'une langue qui s’exprime avec désordre, telle un cheval se
précipitant dans I'abime parce qu’il est mal maitrisé. C’est pourquoi I’homme riche (de la parabole
du riche et de Lazare) a une langue immensément encline a la provocation, et subit le chatiment
de sa gourmandise débridée. En outre, I'engourdissement de la pensée survient en raison de
I'excés de nourriture, lorsque la source de la raison est saturée, comme il est dit dans
I'Ecclésiaste : «Je considére si mon cceur attire ma chair comme le vin, et si mon coeur m'instruit
en sagesse.» Ainsi, I'excés de nourriture devient pour nous la source d'innombrables autres
passions (ou situations désastreuses), chacune détruisant notre état spirituel et nous séparant
irrémédiablement de I'amour de Dieu.

11. Mais examinons en quoi consiste le vice de la gourmandise, afin de pouvoir I'éviter, en
le reconnaissant. Elle consiste en un usage intempestif ou désordonné de la nourriture, ou en une
quantité excessive, en une consommation excessive et en une extravagance dans la préparation
des plats, lorsqu'ils dépassent les capacités ou le rang d'une personne, en une envie irrépressible
de manger sans nécessité, et en une quantité excessive de nourriture, lorsqu'une personne mange
sans mesure et se jette avidement sur la nourriture, telle une affamée. Toutes ces manifestations
néfastes de la gourmandise sont non seulement contraires a Dieu, mais aussi nuisibles a notre
santé et a notre équilibre mental. Pour ceux qui en sont totalement prisonniers, c'est la passion la
plus pernicieuse qui nous poursuit toute notre vie. Je parle non seulement de l'intempérance
alimentaire, mais aussi de l'intempérance a la boisson, que I'on appelle proprement «ivresse». Or,
cette passion nuit gravement au cerveau, siége de la raison, et viole la prudence naturelle qui a
diment assuré sa capacité a recevoir les impressions et a prendre des décisions rationnelles. Cela
a été démontré par de nombreuses conclusions de sages, et plus clairement encore par
I'expérience elle-méme, maitresse de la passion. Car nous constatons que tant que le cerveau est
exempt d'excés et n'est pas enveloppé par les nombreuses et difficiles vapeurs émanant de
I'estomac, il demeure sain et lucide; mais lorsqu'il est inondé des sécrétions plus lourdes, humides
et acres des mets gastronomiques, il devient lent, apathique et somnolent. «Car une dme plus
séche est plus sage», dit Héraclite («Anima sicca sapientissimay); c'est pourquoi les femmes sont
deux fois moins capables que les hommes, ayant recu un cerveau plus humide que le leur.
Lorsque I'organisme devient plus sec qu'il ne devrait I'étre, il peut perdre la raison (car de plus
grandes irrégularités dans le métabolisme ralentissent I'activité des organes corporels); il faut donc
se prémunir contre le danger qui découle non seulement de la satiété, mais aussi de I'épuisement.

12. Il convient donc d'observer un jelGne rigoureux pour combattre la frivolité et la
grossiéreté, tout en s'abstenant de nourriture afin de préserver sa santé, et notamment ses
facultés mentales. Il faut observer cette harmonie non seulement pour le bien de la nature, mais
aussi par vertu; car, comme le dit le bienheureux Nil, les démons les plus rusés nous incitent non
seulement a la gourmandise, mais aussi a une abstinence alimentaire extréme et a un jelne
excessif, nous tendant ainsi un piége : soit pour conduire I'égaré a l'orgueil et a la folie, s'imaginant
pouvoir surpasser ses semblables et, par le jeline, tel un vautour, s'élever au-dessus des nuages ;
soit pour affaiblir le corps au point de le rendre inapte a cette tdche méme (le jelne) ou a toute
autre; de sorte qu'aprés une période de stress prolonge, on tombe souvent malade et on finit par
sombrer dans l'incrédulité, le désespoir et le blasphéme. Il faut donc se prémunir contre I'excés
comme contre le manque, et, comme pour toute chose, il en va de méme pour la consommation
de nourriture et de boisson; car toute veritable vertu a un juste milieu et est considérée comme
telle, ce que I'Eglise a également observé dans ses décrets sur le jelne, stipulant la modération
dans l'abstinence, en commencant par (au lieu de) manger fréquemment tout au long de la journée
et en dehors de la régle (I'heure prescrite), par manger une fois par jour, et établissant sagement
des régles similaires.

. 13. Il est donc digne d’accueillir avec amour ce (Grand) Caréme, irréprochable et institue
par I'Eglise et les docteurs de I'Eglise, et surtout, si cela est possible, de I'observer dans une

5



Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

certaine mesure et tout au long de sa vie, ce qui est di au plus haut point & ceux qui se sont
consacrés a Dieu; s'il n'est pas tout a fait facile pour ceux qui sont occupés par les affaires du
monde de l'observer tout au long de leur vie, alors au moins pendant ces jours sacrés, il est
absolument nécessaire et trés facile de guérir son indifférence (a la vie spirituelle) tout au long de
lannée (maintenant) en une courte période, lorsque I'amour divin pour I'humanité, par
lintermédiaire de I'Eglise, entend considérer cette pieuse tristesse de ces quelques jours comme
une substitution a lindifférence qui a existé pendant de nombreux jours, et accorder, selon sa
grande miséricorde, le pardon de leurs autres péchés aussi a ceux qui se repentent vraiment de
cette petite humilité; Prenons donc garde a ces penseées, afin que nul ne manque de déceler
I'hypocrisie qui s'est infiltrée en nous, fruit de cet orgueil terrible que la Parole de Dieu condamne
en la personne des pharisiens. Car il nous prive du bienfait de 'abstinence; et cette béte féroce
qu'est I'hypocrisie réduit a néant et rend vains tous nos efforts pour faire le bien, lorsque nous
accomplissons une bonne action non seulement par amour pour Dieu, mais aussi par désir de
gloire auprés des hommes, poussés par I'ambition. Aprés avoir jeliné comme il a été dit, nous
comprendrons alors clairement que la miséricorde du Seigneur vaut mieux que la vie et que
I'hnomme ne vivra pas seulement de pain.



