
Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

Éloge des saints apôtres  1

Prologue 

 Ce discours, rédigé dans un style beaucoup plus léger et moins soutenu que ses sermons 
de cour, fait bien plus souvent référence aux Saintes Écritures. Là, il s'exprimait en philosophe 
érudit, s'adressant à l'élite intellectuelle de la société byzantine, parlant en expert de la langue 
grecque raffinée à ses propres spécialistes. Ici, il parle plus simplement, s'adressant aux moines. 
Ce discours de saint Gennade est riche d'enseignements. Le temps des polémiques est désormais 
révolu; l'union, contre laquelle il a combattu par les actes et les paroles, par les écrits et par tous 
les moyens, a connu sa triste fin. Saint Marc d'Éphèse, saint Gennade Scholarius et ses 
compagnons, principalement des moines, ont défendu l'Orthodoxie. Aujourd'hui, en grand 
patriarche retiré, il les instruit avec sagesse, les soutenant humblement sur le chemin du salut, 
sans s'enliser dans la polémique ni dans des considérations théologiques complexes. Il souligne 
les manquements des moines et les encourage à retrouver la ferveur de leurs vœux et l'amour 
fraternel. Il évoque également les défaillances de la hiérarchie ecclésiastique et affirme que le 
renouveau spirituel du peuple doit commencer par le monachisme, qui doit donner un exemple 
exemplaire de vie chrétienne. Il enseigne la nécessité de la confession fréquente et exhorte les 
pères spirituels à préserver scrupuleusement le secret de la confession. 

 1. «Mais tes amis, ô Dieu, me sont très précieux» (Ps 139,17). Il est juste, après la Vierge 
Marie, de rendre les premiers honneurs aux bienheureux disciples de notre Seigneur Jésus : car 
ils sont ses amis, car avant même d’avoir triomphé dans ces combats qui surpassent la nature, ils 
se sont manifestés de multiples manières dans des luttes ascétiques, allant jusqu’à la mort (Phil 
2,8) par amour pour le Maître et Enseignant, ce qui les a rendus dignes de l’amitié du Christ; car le 
Seigneur lui-même leur a dit : «Ce n’est pas pour cela que je vous parle, serviteurs», vous qui 
avez atteint le bonheur d’être mes amis. Et en vérité, c'était une heureuse chose, digne du plus 
grand bonheur, que «ce ne soit pas la chair et le sang qui le leur aient révélé», mais Dieu lui-même 
les ait conduits à la connaissance des choses ineffables, dans lesquelles, en vérité, demeurent 
tous les amis de Dieu, qui s'attachent à la norme de l'amour qu'ils Lui portent et suivent chacun 
leur propre chemin – car il existe de nombreuses façons de plaire à Dieu, mais à eux (les saints 
apôtres) plus qu'à tous, ce nom d'amitié convient; ainsi, les personnes qui sont proches les unes 
des autres sur la base de la vertu, même si elles sont séparées dans l'espace et le temps, sont 
plutôt disposées les unes envers les autres et sont liées par les liens de l'amour spirituel; et les 
amis sont ceux qui, depuis longtemps, sont unis les uns aux autres par un mode de vie commun, 
qui passent leur vie ensemble et se réjouissent de leurs propres actions et intentions communes – 
en un mot, ceux qui ont eu le même but dans la vie. Et ceux qui crurent par l'intermédiaire des 
bienheureux apôtres ne reçurent la parole de vie que par ouï-dire; et pourtant, avec le secours de 
la grâce de Dieu, ils reçurent une foi si forte que certains étaient prêts, par amour pour Jésus et 
ses lois, à se réjouir du martyre et à mettre fin à leurs jours, tandis que d'autres, avec la même 
détermination, ayant tout quitté et pris sur eux leur croix de leur plein gré, accomplissaient, dans 
des travaux ascétiques et vertueux en temps de paix, le martyre de l'amour sacré. Et ceux-là (ceux 
qui crurent sur la base de la prédication des apôtres), Jésus les présente d'une certaine manière, 
et ils sont encore plus dignes de bénédiction : «Car vous m'avez vu, dit-il, et vous avez cru. 
Heureux ceux qui n'ont pas vu et qui ont cru !» Mais les bienheureux disciples du Christ virent de 
leurs propres yeux, entendirent de leurs propres oreilles et manipulèrent de leurs propres mains la 
Parole de vie. Et non seulement pour cela, ils sont plus heureux que ceux qui sont venus à la foi 
par ouï-dire, mais aussi parce que le plus grand bonheur leur a été confié par le fait que, grâce à la 
Parole de vie, ils ont reçu la Parole de vie. Jésus, ils devinrent participants à tous les mystères qui 
surpassent la nature, dont certains leur étaient alors inconnus, et d'autres qu'ils s'attendaient à voir 
révélés prochainement, et qui, même cachés à ce moment-là, étaient source d'incrédulité. C'est 
pourquoi, ici aussi, notre Seigneur ajoute la raison de son amitié envers eux : «Mais je vous l'ai dit, 
mes amis, dit-il, tout ce que j'ai appris de mon Père, je vous l'ai fait connaître.» 

 Cet éloge fut prononcé en 1456, alors que saint Gennade, accablé par les intrigues et souffrant 1

de problèmes de santé, quitta pour la première fois le trône patriarcal et se retira dans un 
monastère du Mont Athos.

1



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

 2. Ainsi, nous aussi sommes devenus et demeurons amis des bienheureux apôtres, car ils 
nous ont fait connaître tout ce qu'ils ont entendu, soit directement des paroles de Jésus, soit de 
l'autre Consolateur qui les a envoyés du ciel, sans rien nous cacher. Et non seulement ils nous 
l'ont fait sans aucune envie, mais aussi avec la même conviction que celle avec laquelle le Maître 
leur a alors révélé ces choses. Il l'a fait uniquement pour éclairer les âmes des apôtres, car par 
eux, il voulait éclairer le monde entier, eux qu'il a choisis seuls parmi tous les hommes, selon des 
jugements ineffables, et pour lesquels il a porté la croix, la mort et tout le poids des souffrances 
volontaires qui ont précédé la mort. Et eux, dans le seul but de semer partout la parole de vérité et 
d'amener à l'adoration de Dieu les âmes de ceux qui s'en étaient misérablement éloignés, 
acceptèrent avec joie toutes les épreuves, comme nous l'avons entendu aujourd'hui en partie de la 
bouche de l'apôtre Paul. Et notre Maître, alors que nous étions encore méchants, est venu mourir 
pour nous. Ô quel amour impressionnant et qui surpasse toute parole ! Ses disciples bénis, 
endurant les outrages, les persécutions, les emprisonnements, les flagellations et les calamités, ne 
s'indignèrent pas, ne cédèrent pas à la colère, mais continuèrent à semer la parole du salut, avec 
une patience infinie; avec l'aide de la puissance céleste de Jésus, ils gagnèrent par la parole de 
vérité ceux qui les avaient récemment persécutés et injuriés; ainsi, ils désirèrent aussi le salut de 
nous, leurs amis; ainsi, ils se souvinrent toujours de la récompense que le Maître leur accorde 
pour son amitié, à savoir donner leur vie pour ses brebis : «Si vous m'aimez, «Pierre, dit-il, 
«nourris mes brebis» – c’est-à-dire, pour leur salut, sois toujours prêt à t’offrir en sacrifice; car c’est 
véritablement ainsi qu’il a défini le sens de «nourrir», les obligeant à donner leur vie pour les 
brebis. C’est pourquoi, plus que tous ceux qui sont devenus amis de Jésus, ces saints disciples et 
nous-mêmes, accueillis par eux dans leur amitié, tout comme ils ont été aimés de lui, devons les 
honorer à juste titre par des jeûnes, des hymnes sacrés et des louanges, non seulement 
annuellement, mais, pourrait-on dire, tout au long de l’année, chacun individuellement et tous 
ensemble, en leur rendant grâce comme à nos sauveurs et bienfaiteurs. Et la mémoire des saints 
apôtres est célébrée aujourd’hui sur toute la terre, là où la parole de Vérité semée par eux est 
fermement ancrée et là où l’Évangile de Vérité est efficace et sauve ceux qui sont prédestinés au 
salut, magnifiquement et comme il se doit, par l’intercession des saints disciples du Christ, et 
surtout avant eux, par l’intercession de la très pure Mère de Dieu le Verbe, avec la miséricordieuse 
Providence de Dieu qui arrange tout. Notre situation est conforme à nos espoirs, voire meilleure 
que ce que nous aurions pu espérer; et nous maintenant, ayant participé à la fête des apôtres, 
puisque nous avons été appelés à témoigner de votre amour, accueillant ceux qui sont célébrés 
comme intercesseurs et prenant pour thème principal de notre discours leur amour envers nous, 
nous rendrons hommage à votre amour en quelques mots, afin de ne pas laisser croire à 
quiconque que nous refusons par arrogance de satisfaire votre demande, bien que nous ayons 
pris sur nous, si Dieu le veut, de vivre le reste de notre vie dans l'obéissance (monastique). 
 3. Il est donc noble de témoigner aux bienheureux (apôtres) l’affection et le respect dus, 
tant par des hymnes sacrés et des actions de grâces, que par tout ce que nous faisons en 
l’honneur de nos bienfaiteurs lors des fêtes, comme l’Église l’a si bien établi depuis les temps 
anciens. Mais tout cela est peu de chose comparé à l’honneur que nous leur devons, qu’il est en 
notre pouvoir de leur manifester, auquel ils accordent une grande valeur et qu’ils exigent de nous, 
non par intérêt, mais parce qu’ils désirent ardemment notre élévation selon la loi de l’amour sacré. 
Comment donc exprimer cet honneur qui leur tient à cœur, et quelle est la juste récompense de la 
grandeur de leur amour pour nous ? Notre Seigneur Jésus nous en a donné la définition. Déjà, à 
l’approche de sa souffrance, il dit : «Vous êtes mes amis si vous faites ce que je vous ai 
commandé»; et, embrassant tous les commandements en un seul commencement, il dit : «Voici 
mon commandement : aimez-vous les uns les autres comme je vous ai aimés. À ceci, tous 
reconnaissent que vous êtes mes disciples : si vous vous aimez les uns les autres comme je vous 
ai aimés» . Le même ordre sacré des apôtres nous est demandé. Vous êtes nos amis, disent-ils, si 
vous faites ce que nous vous avons commandé, ou plutôt, ce que le Seigneur a commandé par 
notre intermédiaire. Écoutons ce qu’ils disent, présenté de manière concise et dans leurs propres 
mots. «Soyez purs et irréprochables pour le jour de Christ, remplis du fruit de la justice qui vient 
par Jésus Christ, à la gloire et à la louange de Dieu», dit l’apôtre Paul. «Purifiez-vous de toute 
souillure de la chair et de l’esprit, en cultivant la sainteté dans la crainte de Dieu. Rejetez le 
mensonge et dites la vérité, chacun à son prochain. Ne mentez pas les uns contre les autres. Ne 
discutez pas, même pour le plus grand mal, car cela peut ruiner ceux qui vous écoutent. 
Qu’aucune parole malsaine ne sorte de votre bouche, mais seulement celle qui est bonne pour 
l’édification de la foi, afin qu’elle communique la grâce à ceux qui l’entendent.» N’attristez pas le 
saint Esprit de Dieu, par lequel vous avez été marqués pour le jour de la rédemption. Ne donnez 
pas à votre frère une pierre d’achoppement ni un sujet de chute. Demeurez fermes dans la foi, 

2



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

inébranlables, travaillant sans cesse à l’œuvre du Seigneur. Accueillez celui qui est faible dans la 
foi. Et si quelqu’un est surpris en faute, vous qui êtes spirituels, redressez-le avec un esprit de 
douceur, en prenant garde à vous-mêmes, de peur que vous aussi vous ne soyez tentés. Portez 
les fardeaux les uns des autres, et accomplissez ainsi la loi du Christ. Ne faites rien par zèle ou 
par vaine gloire, mais avec humilité, en faisant plus pour les autres, par égard pour vous-mêmes. 
Abstenez-vous de toute convoitise, car la vie de personne ne dépend de ses biens, même s'il est 
dans l'abondance. Si seulement nous avons de quoi manger et de quoi nous vêtir, cela nous 
suffira. Avertissez les rebelles, consolez les découragés, soutenez les faibles, soyez patients 
envers tous. Ne rendez à personne le mal pour le mal, mais recherchez le bien devant tous les 
hommes. S’il est possible, que vous ayez la paix avec tous les hommes. «Ne vous jugez pas les 
uns les autres, car en jugeant les autres, vous vous condamnez vous-mêmes.» «Ne participez pas 
aux œuvres stériles des ténèbres, mais dénoncez-les plutôt.» «Soyez toujours joyeux, priez sans 
cesse.» «Priez en tout lieu, en élevant des mains pures, sans colère ni doute.» «De même, dites-le 
tous, et qu’il n’y ait point de querelle parmi vous, mais soyez affermis dans un même esprit et dans 
un même jugement.» «Que celui qui sert exerce son service; que celui qui enseigne enseigne; que 
celui qui console console; que celui qui donne agisse avec simplicité; que celui qui se présente 
(dans l’autorité) agisse avec zèle; que celui qui exerce la miséricorde agisse avec bienveillance. 
Aimez sans hypocrisie, ayez en horreur le mal, attachez-vous au bien. Dans l’amour fraternel, 
soyez bons les uns envers les autres; dans l’honneur, surpassez-vous les uns les autres. Ne soyez 
pas paresseux dans votre zèle, mais fervents d’esprit, au service du Seigneur. Seigneur. 
Réjouissez-vous dans l’espérance, endurez les afflictions, persévérez dans la prière. Soyez 
solidaires des saints, gardez l’amour des étrangers. Bénissez ceux qui vous persécutent; bénissez 
et ne maudissez pas. Accueillez les insensés, vous qui êtes sages; accueillez-les même si 
quelqu’un vous asservit, si quelqu’un vous dévore, si quelqu’un vous dépouille de vos biens, si 
quelqu’un se vante, si quelqu’un vous frappe au visage. Ne vous vengez pas vous-mêmes, mais 
laissez agir la colère de Dieu; si votre ennemi a faim, donnez-lui à manger. Ne vous laissez pas 
vaincre par le mal, mais triomphez du mal par le bien. Marchez d’une manière digne de l’appel que 
vous avez reçu, en toute humilité et douceur, supportez-vous les uns les autres avec amour et 
patience, vous efforçant de conserver l’unité de l’Esprit par le lien de la paix. Mais en général, 
frères, que tout ce qui est vrai, tout ce qui est honorable, tout ce qui est juste, tout ce qui est pur, 
tout ce qui est le plus pur soit avec vous. Tout ce qui est digne d’éloges est beau… «Quelle vertu 
et quelle louange y a-t-il là ? Pensez à ces choses. Mettez-les en pratique par ce que vous avez 
appris, reçu, entendu et vu en nous.» 
 Ils nous disent : Prenez notre vie pour exemple, et tout ira bien pour vous; vous n’aurez 
besoin d’aucune autre instruction. Demandez-vous : comment Pierre et Paul ont-ils agi, et 
comment agiraient-ils aujourd’hui ? Agissez ainsi, et vous ne pécherez pas contre ce qui doit être 
fait, car toute notre vie, comme vous le voyez, avait pour but l’amour du prochain, et par 
conséquent, nous observions le but commun et ultime : Dieu. 
 4. Pour nous, humains, il y a quatre objets d’amour : Dieu, le prochain, l’âme et le corps, et 
tout ce qui les entoure. L’amour du prochain tire son origine et sa forme de l’amour de Dieu (c’est-
à-dire que lorsque nous aimons notre prochain pour l’amour de Dieu, alors nous l’aimons 
véritablement); l’amour du prochain se forme de la même manière à partir de l’amour, de cet 
amour que chacun porte à sa propre âme, c’est-à-dire lorsque nous aimons notre prochain comme 
chacun aime sa propre âme, et pas moins; c’est ce qu’il est dit : «Tu aimeras ton prochain comme 
toi-même», c’est-à-dire comme ton âme. L'amour du corps, à son tour, découle de l'amour de 
l'âme, c'est-à-dire dans la mesure où cet amour ne nuit pas à notre âme, car autrement, nous ne 
l'aimons pas, mais nous la haïssons. Les disciples bienheureux de Jésus nous inculquent 
constamment cette vérité et d'autres semblables; nous l'entendons chaque jour proclamée haut et 
fort par le bienheureux Paul; ils l'ont appris de notre Maître; ils l'ont aussi mis en pratique, et sont 
ainsi devenus ses véritables disciples; c'est pourquoi ils étaient appelés à juste titre «amis» du 
Maître; ils nous l'enseignent aussi quotidiennement. Ainsi, nous serons nous aussi leurs disciples 
si nous agissons comme ils l'ont enseigné et fait; et, étant devenus leurs disciples, nous serons 
naturellement aussi leurs amis. Ainsi, nous les honorerons véritablement; ainsi, nous montrerons 
que nous avons accueilli leur enseignement avec amour; ainsi, faisons de nos âmes le reflet de la 
vision apostolique du monde. N'est-ce pas là le sens de l'expression bien connue : «Un bon et 
assidu élève respecte son maître» ? Ils exigent ce respect de leurs amis et disciples, et pour 
mériter le nôtre, ils ont consacré leur temps à prêcher, au cours de longs voyages, bravant de 
nombreuses épreuves et d'innombrables dangers. Ils ont enduré tant de souffrances non 
seulement pour convertir l'univers à la vraie foi, mais aussi pour révéler un mode de vie conforme 
à la loi et à la raison, jusque-là inconnu, sans lequel la foi est morte et impuissante, comme un 

3



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

oiseau sans ailes, incapable de s'élever vers le ciel et d'élever ceux qui se trouvent dans cet état. 
C'est pourquoi notre Seigneur, reconnaissant qu'il ne suffit pas aux croyants d'être baptisés au 
nom de la Sainte Trinité, a ajouté, s'adressant aux saints apôtres : «Enseignez-leur à faire tout ce 
que je vous ai commandé» – tout, dit-il, sans dévier ni négliger aucun de ces commandements. Et 
les disciples les plus sacrés de Jésus, ayant magnifiquement accompli toute leur œuvre, célèbrent 
maintenant, dans le royaume des cieux, avec leur Seigneur et Maître, une fête remplie de joie et 
de toutes sortes de délices, et resplendissent des couronnes dont ils furent couronnés pour leurs 
combats, et que Dieu, les ayant envoyés, leur avait généreusement offertes en récompense de 
leurs efforts; car non seulement ils ont converti l'univers à la vraie foi, mais ils ont aussi enseigné 
par leurs paroles et démontré par leurs actes les œuvres du véritable culte rendu à Dieu, qui 
avaient été énumérées auparavant et qui les ont suivies. 
 5. Si nous faisons d’abord cela, et que nous y ajoutons d’autres formes de vénération de 
l’Église, alors nous pourrons véritablement dire à Dieu : «Tes amis, ô Dieu, nous sont devenus très 
honorables»; car honorer grandement nos maîtres et nos amis signifie ne pas mépriser leur 
enseignement, non seulement les louer de nos lèvres, mais aussi être zélés dans leur manière de 
vivre, suivre sincèrement leur exemple, orner le véritable temple de Dieu en nous, c’est-à-dire nos 
âmes, de lampes et d’encens de vertus, présenter nos âmes avec nos corps comme un sacrifice 
immaculé et pur à Dieu, et tout comme ils se sont conformés à la Passion du Christ pour le salut 
de l’univers, pour laquelle il a d’abord accepté la mort, «en qui il n’y a point de tromperie» et sans 
péché, de sorte que le prince de ce monde n’a rien trouvé en lui, ainsi nous aussi nous 
conformerons à leurs souffrances en acceptant, par une libre décision de notre volonté, la croix 
pour notre salut et nos frères qui nous regardent ou qui vivent avec nous, et crucifions notre chair 
avec Nous devons soumettre nos passions et nos désirs (Gal 5,24) à l'esprit qui est en nous, à 
l'image de Dieu, et crucifier cet esprit qui est en nous afin de le soumettre à la volonté de Dieu. Or, 
la volonté de Dieu, agissant d'abord par la loi naturelle, puis exprimée par l'Écriture, et enfin par la 
loi de la grâce, Dieu nous l'a révélée par l'intermédiaire de ses disciples et ministres. Et si certains 
points demeuraient obscurs pour beaucoup, il les a éclaircis par les docteurs de la foi qui, sous la 
conduite du Saint-Esprit, nous ont exposé ces lois. Telle est la véritable essence de l'honneur 
rendu aux disciples bien-aimés du Seigneur; tel est le véritable sens du respect. La plénitude de la 
vénération consiste à y ajouter l'illumination extérieure de l'église, le parfum de l'encens et de 
l'oliban, les hymnes relatant leurs hauts faits et les louanges accompagnant les actions de grâce 
en l'honneur de nos bienfaiteurs, afin que par là aussi nous puissions manifester plus ardemment 
notre amour pour les bienheureux, afin que la disposition intérieure de nos âmes soit en harmonie 
avec les manifestations extérieures de notre vénération et que rien, dans cette vénération, ne soit 
négligé. Si nous considérons comme une expression suffisante du respect dû aux saints pour le 
sang qu'ils ont versé pour notre salut, le fait de leur offrir les chants, les lampes et autres objets, 
tout en affichant un certain dédain pour le reste, alors nous nous cachons à nous-mêmes le fait 
qu'au lieu de l'essence et du sens profond de notre vénération, nous n'aimons en réalité que la 
surface et la forme extérieure, et que nous l'offrons à nos amis. 
 6. Et en vérité, notre Seigneur dit : Celui qui me dit : «Seigneur, Seigneur»,40 c’est-à-dire 
celui qui récite continuellement des prières à plusieurs versets, ne sera pas sauvé, mais celui qui 
fait la volonté divine et céleste; et non pas les auditeurs de la loi de l’Évangile, mais, bien sûr, 
seulement ceux qui l’exécutent seront justifiés; et si certains accomplissent certains pouvoirs en 
Mon nom, dit-Il, mais négligent Mes commandements, alors la gloire du miracle sera attribuée à 
Mon nom, qui accomplit cela, et à eux Je dirai : «Je ne vous connais pas»; les disciples de Jésus, 
voyant que nous négligeons leurs lois, n’accorderont que peu de valeur à nos glorifications 
ecclésiastiques à leur égard; et nous chérirons l’espoir de les avoir comme intercesseurs pour 
nous, alors qu’en réalité ils resteront sourds à nos cris et ne diront rien pour nous au Maître; Car ils 
ne seront pas plus miséricordieux envers nous que notre Très-Haut, qui s'est dépensé pour nous, 
qui a été miséricordieux, et tout comme Il a déclaré catégoriquement ne pas nous connaître, disant 
: «Je ne vous connais pas», ainsi ils agiront avec Lui envers nous, qui sommes si impudents et 
ingrats. Mais comment Dieu considère-t-il l'observance des règles de l'Église, lorsque Ses lois ne 
sont pas du tout observées ? Écoutez comment Il le déclare par l'intermédiaire de tous les 
prophètes, dont la citation serait superflue à présent. Ou bien, sur quelle base, pensez-vous, de si 
grandes calamités se sont abattues sur les chrétiens, et des villes d'Asie Mineure, ainsi que dans 
l'Europe, tout près de nous, plus de trois mille, et d'innombrables villages, dévastés par les 
méchants, ont subi des calamités extrêmes, dont il ne reste même pas un nom, ni même les 
vestiges des lieux connus, que l'on ne peut discerner dans les ruines ? N'y avait-il pas dans 
chacun de ces lieux un temple dédié à notre Seigneur Jésus et à la Vierge Marie et à ses saints, 
sous la protection desquels ils furent érigés à l'origine ? Des sacrifices y étaient-ils offerts ? N'y 

4



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

avait-il pas de célébrations religieuses ? Les éloges n'y résonnaient-ils pas avec force ? Les 
hymnes sacrés n'y étaient-ils pas chantés avec ferveur ? Et les pères n'ont-ils pas magnifiquement 
ordonné tout le reste, dédié à la gloire de Dieu ? Qu'est-ce qui a donc renversé tout cela et l'a 
rendu superflu ? Le fait que nos contemporains aient accompli ces choses avec tant de beauté, 
mais aient négligé la piété première et la plus belle, qui consistait en l'observance des lois divines, 
prédite depuis longtemps par le bienheureux Paul, ou plutôt par l'Esprit qui lui insuffla que les 
hommes qui vivront à la fin des temps «auront l'apparence de la piété, mais en renieront la force». 
C'est ce qui a engendré la situation désastreuse actuelle, selon les tribunaux célestes qui 
régissent la vie humaine, récompensant les circonstances extérieures en fonction de la disposition 
spirituelle des hommes. 
 7. Qu'est-ce qui a récemment anéanti Constantinople, la ville la plus célèbre, si soucieuse 
de ses institutions ecclésiastiques et si fière de ses nombreux lieux saints, grâce auxquels elle 
demeurait jusqu'à hier invincible face à ses ennemis, malgré les complots souvent ourdis par la 
Divine Providence ? Parce qu'alors la fumée de nos péchés n'avait pas encore (n'ayant pas atteint 
le ciel) suscité la colère divine; mais plus tard, parvenue jusqu'au ciel même, elle devint 
insupportable pour la Vérité divine. Notre ville n'accordait plus aux lieux saints la gloire (l'honneur) 
qui leur sied, et c'est pourquoi Dieu les a livrés au déshonneur entre les mains des méchants. 
«Irrité contre les institutions ecclésiastiques, comme Il l’a montré par de nombreux signes, Il les a 
traitées comme stériles et incurables, comme des parricides, retirant sa main salvatrice et 
déchaînant contre nous toutes les forces de nos ennemis, ou bien ne les arrêtant pas lorsqu’ils 
nous ont attaqués. Croit-on que Dieu, alors qu’il subsistait encore une certaine place pour Son 
amour pour l’humanité, amour qui avait jusqu’alors sauvé cette cité, aurait permis à la justice en 
Lui d’accomplir son œuvre, et que Sa miséricorde inhérente ne s’y serait pas opposée, si les 
pécheurs avaient promis de s’amender, en s’appuyant sur la vertu qui leur restait ? Supposez-vous 
encore que Dieu nous en voudrait maintenant si, par un changement miraculeux – ou plutôt, un 
changement juste et judicieux, et à notre portée –, ses fils justement châtiés se tournaient vers 
l’amour divin et paternel ? Le beau veau de la liberté ne sera-t-il pas aussitôt sacrifié pour nous, et 
ne serons-nous pas revêtus des premiers vêtements ? Ou, si l’esclavage sous le joug d’ennemis 
extérieurs nous paraît juste, Nous qui sommes esclaves du péché, si, après nous être libérés de 
ce joug, nous devions nous soumettre à nouveau aux lois de Dieu et être en même temps laissés 
sous le joug de barbares impies, n'est-il pas évident que cela serait loin de la bonté de Dieu, et 
aussi de la justice ? Mais le fait que ceux qui sont punis à des fins d'instruction refusent si 
longtemps de se tourner vers Dieu, ni de comprendre ou de rechercher la cause des malheurs qui 
nous ont frappés, cela n'aggrave-t-il pas la situation déjà terrible ? Ne voyons-nous pas que 
partout les lois du Seigneur ne sont respectées qu'en paroles, mais en actes, bafouées, tandis 
qu'une vie désordonnée et dissolue prend racine dans les plus hautes sphères et se répand parmi 
tous les citoyens ? De sorte que ceux qui voient cela ne s'étonnent pas que tant de chrétiens 
soient encore asservis par des infidèles, mais plutôt que le christianisme lui-même soit préservé 
parmi les chrétiens vivant au milieu de peuples non chrétiens. Il est tout à fait étonnant que la 
véritable rose de la foi, trouvée au milieu des épines, ne soit pas étouffée. par eux, et semble, 
malgré tout, prospérer encore – un fait qui est clairement l’œuvre de la puissance de Jésus, et non 
le mérite de ceux qui bénéficient de ce miracle. 
 8. Quant aux chrétiens qui vivent parmi les barbares et qui justifient leur indifférence aux 
lois de Dieu par l'oppression de leurs dirigeants, par l'indifférence face aux nécessités de la vie 
humaine, ou par l'ignorance des pasteurs qui leur ont été envoyés depuis longtemps et qui, 
incapables d'enseigner puisqu'ils sont eux-mêmes ignorants, font le mal par leurs actions et se 
détournent du Christ plutôt que de l'attirer, alors, même en l'absence de telles épreuves, il leur est 
aisé d'obtenir de Dieu le pardon de leurs péchés. Ils doivent subir une leçon, épreuve de la justice 
divine, mais il y a espoir, et grand espoir, qu'ils ne seront pas privés de la vie éternelle. En 
récompense de leur foi en Jésus, malgré tant d'adversité, ils sont faibles et ne seront pas soumis à 
l'épreuve. Et combien, avec une préparation moindre par les œuvres et une grâce moindre, ils ont 
résisté avec acharnement à l'incrédulité, surmontant d'autant plus facilement les obstacles dressés 
par la grâce divine ! Quant à leurs péchés, ils seront justifiés par la miséricorde de Dieu; et quant 
au fait qu’ils manifestent la foi elle-même, tout en se souciant peu ou pas des œuvres de charité, 
des comptes seront demandés aux bons bergers et à ceux qui, pendant si longtemps, ont confié 
les brebis du Christ à de tels bergers, et des sanctions en découleront.  
 Pour nous, frères, il n’y a aucune excuse pour ne pas avoir approfondi tous les 
commandements du Christ, pour ne pas avoir lutté avec diligence dans les enseignements de ses 
saints disciples et de nos maîtres; car il y a une chose dont nous devrons nous justifier devant 
Dieu, nous qui sommes libres de tous les liens qui retiennent prisonniers de la vie, libres de 

5



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

l'esclavage du corps et de l'âme, nous soumettant uniquement à la loi de Dieu, aux saintes 
Écritures, non pas une fois par semaine, comme cloués aux besoins de cette vie, mais en y 
prêtant attention presque tout le jour et chaque nuit, faisant en sorte que la nature même du lieu 
qui nous entoure corresponde à ce but – la piété, à l'abri des multiples tentations du monde, mais 
possédant tout le nécessaire au-delà des besoins essentiels de la vie; et bien que beaucoup parmi 
vous œuvrent en cela, il est absolument nécessaire que tous ceux qui sont capables de travailler 
le fassent et en ressentent un profond besoin, car l'oisiveté et la paresse engendrent toutes sortes 
de maux chez ceux qui jouissent du loisir d'un travail accompli volontairement ou par obéissance. 
Et bien que la norme de notre salut, c'est-à-dire la loi de l'Évangile et la loi apostolique, qui lui est 
parfaitement conforme, repose sur tous les chrétiens, et que nous promettions tous de l'observer 
par le baptême, et que se dire «chrétien» signifie aussi «avoir fait vœu à toute la loi du salut», et 
que, sur cette base, tous les chrétiens soient tenus de l'observer, nous, ne nous contentant pas 
des alliances contractées au baptême concernant l'observance de la loi de Dieu, nous nous 
sommes également engagés par des vœux secondaires. Ayant rejeté tout ce qui fait obstacle à 
notre soumission totale à cette loi et ayant promis de le rejeter tout au long de notre vie, nous 
portons sur nos corps l'image de la croix (paraman), et dans nos âmes nous en avons adopté 
toute la signification, c'est-à-dire la crucifixion en nous des convoitises du monde et de la chair, 
afin de ne vivre que pour la loi de Dieu et afin que chaque mouvement en nous, tant de l'âme que 
du corps, s'accomplisse selon l'action de l'amour divin et pour lui. C’est pourquoi, pour nous qui 
négligeons nos vœux et sommes arrachés à cet esclavage si beau et si sublime pour nous jeter 
dans une liberté destructrice, il n’y aura point de pardon du Juge Juste tant que nous ne 
reviendrons pas, les larmes aux yeux, à l’observance de l’ordre; car nul autre ne siégera pour nous 
juger si nous avons respecté nos vœux, mais Lui-même – notre Maître, notre Juge et notre Guide 
– tenant entre Ses mains nos vœux, exprimés en paroles, nous justifiera, nous qui les … 
 9. Outre ces vœux, de nombreuses autres choses nous incitent à un zèle ardent pour la vie 
évangélique : premièrement, nous devons tous veiller à ne pas paraître pires que ceux qui nous 
ont transmis cette sainte communauté comme successeurs, mais comme nous sommes les 
héritiers du lieu, du mode de vie et de leur nom, nous devons aussi nous efforcer de paraître 
héritiers de leur vertu; deuxièmement, nous devons craindre la Justice de Dieu, de peur que, irritée 
par notre négligence, elle ne nous traite plus sévèrement à l’avenir et ne cherche à détruire cette si 
belle création de la Providence divine, à cause de notre négligence, en notre temps, alors qu’au 
contraire, grâce à la vertu de ceux qui y ont habité auparavant, Dieu l’a préservée de nombreux 
dangers; Ou bien ignorons-nous tous que ce grand refuge pour les âmes, offert dans l'océan de 
cette vie – ce Mont Athos sacré, vers lequel affluent, poussés par un sentiment de repentir, ceux 
qui subissent les malheurs du monde, de toutes origines, professions et conditions – alors 
qu'autrefois il existait de nombreux havres de paix semblables, il demeure aujourd'hui le seul pour 
tous les chrétiens, et partout rôdent rochers et pirates, et un grand fléau pour les âmes humaines. 
Troisièmement, que les yeux de tous se posent sur nous et nous mettent à l'épreuve : menons-
nous une vie conforme aux vœux que nous avons prononcés ? Avons-nous acquis la haine du 
monde digne d'un ermite ? Portons-nous du fruit en nous retirant dans le désert ? – afin que, le 
moment venu, ils soient eux-mêmes inspirés par de semblables espoirs. Enfin, de même que 
lorsque la meilleure partie du corps humain souffre, le corps tout entier souffre avec elle, et que 
tout est sain lorsque tout est sain, de même l'organisme chrétien tout entier, comme vous le voyez, 
est tombé malade, à commencer par la corruption de ceux-ci, qui, dans l'espoir de posséder les 
rebuts humains qu'ils convoitaient, flattant honteusement les autorités, d'une part, les ont 
entraînées dans le péché, et d'autre part, n'ont pas hésité à pécher eux-mêmes avec elles, et eux-
mêmes, ayant reçu une «juste récompense» – l'impunité de vivre mal – pour l'impudence qu'ils 
leur ont permise, ont conduit l'Église à la ruine à notre époque, lorsque d'abord chaque canon et 
chaque loi furent violés, puis les dogmes furent honteusement trahis lorsque Dieu le permit. 
 10. C’est pourquoi, si notre malheureuse humanité doit voir se lever des jours meilleurs, il 
nous faut, à nous, les saints et les moines, initier à nouveau le renouveau spirituel, en nous 
engageant résolument et avec la plus grande diligence dans cette voie. Et il y a un grand espoir 
dans l’amour de Dieu pour l’humanité (dans sa miséricorde), que tout notre peuple soit pleinement 
fortifié lorsque ce lieu saint se tournera avec un zèle accru vers la vie de l’Évangile. La mort 
d’Éléazar et de cette belle mère, ainsi que de ses sept fils (les Maccabées), pour leur pieuse 
conviction, n’a-t-elle pas pu influencer la décision de Dieu, de sorte que, par leur puissance, la ville 
(Jérusalem) et tout son peuple furent délivrés de la tyrannie d’Antiochus ? Et eux, neuf hommes 
seulement, ont pu intercéder auprès de Dieu pour une si grande multitude. Et ce n’est pas moi qui 
le dis, mais Dieu lui-même, à travers l’Écriture. Il ne nous entendra pas, nous qui languissons 
après le salut de notre peuple, alors qu'il était prêt à écouter ceux qui en étaient dignes, même 

6



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

lorsqu'ils gardaient le silence; et bien que nous criions chaque jour vers celui qui est capable 
d'accorder cette libération à notre peuple, nous n'obtenons rien. Pourquoi ? Parce que nous 
sommes très loin de la volonté (de l'état spirituel) des Maccabées, bien que nous ayons été plus 
éclairés (instruits) qu'eux par la mort de Jésus et de tous ceux qui sont morts pour lui. Et comment 
pourrais-je donner ma vie pour le salut de mes frères, moi qui, sans le vouloir, tente mon frère et 
blesse sa conscience fragile ? Et comment pourrais-je supporter que ma chair soit battue et brûlée 
par le feu, ou livrer volontiers mon cou à l'épée, moi qui ne peux supporter la moquerie d'un frère, 
mais qui frappe un frère pour un mot, ou, si je le pouvais, le tuer, ou lui garder rancune pour le 
reste de ma vie, bien que la loi me commande de tendre l'autre joue au frère qui m'a frappé le 
premier, ou de ne pas laisser le soleil se coucher sur notre colère, moi qui passe devant un frère 
qui est physiquement et mentalement vaincu, ou, pire encore, le piétine et le condamne ? Mais 
nous aussi devrions avoir acquis en nous la volonté de souffrir le martyre (les martyrs et les 
moines ont la même volonté, car lorsque la tyrannie des oppresseurs a cessé et que la piété a 
régné, alors, en temps de paix dans les déserts, ceux qui étaient désireux de mourir pour le Christ 
ont entrepris l'exploit du martyre; car un fort désir des choses éternelles s'est épanoui dans les 
âmes humaines), (et alors) il n'est en aucun cas difficile ou impossible pour nous, étant nombreux, 
de prier Dieu pour le salut de nos compatriotes, et cela ne serait pas la même chose qu'intercéder 
pour nos propres besoins et pour notre propre salut. 
 11. Ayant encore beaucoup à vous dire, je laisserai ce sujet pour une autre fois; mais 
maintenant, souhaitant vous accorder du repos, vous qui êtes déjà bien fatigués, j’ajouterai 
quelques mots et conclurai mon discours. Sans vous blâmer, frères, ni les moines pour cette 
institution sacrée, et sans supposer que vous négligez l’Évangile et la Loi apostolique, je vous ai 
donné tel conseil; ou plutôt, ce n’est pas moi qui vous ai conseillés – loin de moi l’idée – mais j’ai 
présenté les paroles authentiques des saints Apôtres; car, pour ma part, je n’ai pas coutume 
d’examiner les actions des frères, de m’immiscer dans leurs affaires ou de les médire, estimant 
qu’il me suffit de veiller sur ma propre conduite. Et en toute conscience, je ne peux juger aucun de 
mes frères, même le plus mauvais, sachant que moi-même, je n'ai jamais plu à Dieu en rien de 
toute ma vie, mais que je transgresse quotidiennement la loi de Dieu et celle des hommes, et que 
des dons que Dieu m'a confiés, certains, je les ai mal utilisés, d'autres, je les ai enterrés. C'est 
pourquoi je tremble devant les châtiments qui menacent le serviteur paresseux, à moins que la 
miséricorde de Celui qui justifie même les méchants par Ses jugements ineffables ne me précède, 
s'Il veut bien la manifester. Telle est ma position. Ce lieu sacré m'a longtemps été cher et précieux, 
et maintenant, par la Providence divine, y étant retourné, il est pour moi espérance, joie et «une 
couronne de louange» (I Th 2,19), selon les paroles du divin Paul. Et moi, après avoir pris un répit 
face aux calamités qui s'abattaient sur la patrie, je suis venu ici, et plus que quiconque peut-être, 
j'ai partagé les soucis et les peines de chacun, demeurant longtemps le seul prisonnier de tout. 
C'est dans l'espoir d'un véritable repentir que je console mon âme, qui a besoin d'une grande 
purification, purification que, avec l'aide de Dieu, on ne peut plus trouver ni obtenir ailleurs. Je vous 
considère tous, ainsi que les frères des autres monastères, comme des hommes saints, et j'en 
suis convaincu. N'ayant rien à vous reprocher, je vous ai dit ceci : mais vous savez tous combien 
Paul est béni et se glorifie dans le Seigneur d'avoir achevé sa course, d'avoir gardé la foi, et que la 
couronne de justice l'attend déjà du Juge juste. Et aussi comment il craint, en prêchant aux autres, 
de devenir lui-même insignifiant, et craint et tremble que sa démarche ne soit vaine, et après de 
nombreuses luttes de ce genre, il se met encore à l'épreuve avec cette appréhension essentielle 
mentionnée précédemment. Il n'est donc pas surprenant que moi aussi, dans mon zèle pour de 
plus grandes bénédictions, je vous insuffle cette crainte. Ou plutôt, ce coureur céleste et témoin 
des choses ineffables doit lui-même vous insuffler cette crainte, qu'il considérait comme bénéfique 
pour lui-même et capable de produire les résultats les plus beaux et les plus agréables à Dieu. 
Tout en vous félicitant et en me réjouissant avec vous de votre zèle dans le domaine de la vertu et 
de l'accomplissement ordonné des lois divines, je souhaite accroître en vous ce zèle à l'égard des 
vertus dans lesquelles vous vous efforcez actuellement, afin que vous vous montriez encore plus 
diligents, et que, là où vous manquez, vous complétiez avec plus de soin, en utilisant sagement 
l'occasion présente (ou : le temps présent); Car nous ne savons pas «ce qu’un jour peut apporter», 
ni pour la vie de chacun de nous, ni pour les événements qui concernent l’ensemble du reste des 
chrétiens. Et en tant que président de ce concile, tant pour ceux qui sont présents ici que pour les 
frères absents, j’ajoute ceci, ou plutôt, je cite ici les paroles des apôtres : 
 12. Voici, frères, «la forme de ce monde passe»;⁵⁶ le temps de la fin est proche, pour 
chacun individuellement et pour tous. «Humilions-nous donc sous la puissante main de Dieu, afin 
qu’il nous relève à temps, en nous déchargeant sur lui de toutes nos souffrances, car il prend soin 
de nous.» «Même si nous sommes outragés», même maintenant «au nom du Christ», avec tous 

7



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

les chrétiens, considérons-nous comme «bienheureux», et n’ayons donc pas honte, nous autres 
chrétiens, qui souffrons souvent (persécution des infidèles), mais «souffrons selon la volonté de 
Dieu, afin de recommander nos âmes au Créateur pour le bien»; et dans l’oppression que nous 
subissons contre notre gré, endurons-la volontairement, et transformons sagement le besoin en 
vertu; «Mais Dieu est fidèle, et il ne permettra pas que nous soyons tentés au-delà de nos forces»; 
mais nous nous retenons volontairement, car «étroite est la porte et resserré le chemin qui mène à 
la vie éternelle» et il est impossible d’entrer dans le repos éternel sans passer par la souffrance et 
la tentation. «Reconnaissons-nous donc selon la chair, mais vivons selon l’Esprit, car celui qui a 
souffert dans la chair en a fini avec le péché.» «Ayons un amour zélé les uns pour les autres, car 
l’amour couvre une multitude de péchés»; puisqu’il y a beaucoup de fruits de l’amour, recherchons 
le plus grand d’entre eux : la miséricorde. Si tu n’as rien, verse au moins une larme sur le malheur 
de ton frère, en faisant preuve de compassion et de tristesse. Il serait préférable de dire : si vous 
n’êtes pas en mesure de manifester l’une des sept formes de miséricorde relatives aux besoins 
corporels, c’est-à-dire nourrir l’affamé, donner à boire à l’assoiffé, vêtir celui qui est nu, accueillir 
l’étranger, visiter le malade, racheter un captif ou enterrer le mort, mais que vous pouvez, bien sûr, 
manifester l’une des formes de miséricorde spirituelle correspondantes, il serait préférable de dire : 
si vous le souhaitez, vous pouvez toutes les accomplir : instruire celui qui est ignorant, conseiller 
celui qui hésite, consoler celui qui est affligé, instruire le pécheur, pardonner à celui qui a offensé, 
supporter les rudes et les durs, prier pour tous.⁶³ Cela ne requiert aucune dépense monétaire, mais 
peut être donné du trésor de l’amour, accessible à tous par nature; cela ne nécessite pas de 
grande préparation, mais, si vous le souhaitez, peut être donné de ce que vous avez à disposition; 
et plus c’est accessible, plus c’est essentiel : car ce qui est donné (en soutien spirituel) est plus 
précieux (que l’aide selon la chair). Car il s'agit d'un don spirituel, qui par nature transcende les 
besoins corporels, et l'aide apportée dans ce cas est d'autant plus précieuse que l'âme vaut plus 
que le corps. 
 13. Confessons chaque jour à Dieu, qui voit tous nos péchés quotidiens; confessons-les 
aussi aux médecins humains (pères spirituels), qui ont de Dieu, par l’intermédiaire de l’Église, le 
don de guérison, certains d’entre eux purifiant une plaie purulente guérie extérieurement, le faisant 
à l’aide de médicaments et de bandages, contrairement à d’autres qui, utilisant des mesures moins 
décisives, laissent nos plaies s’enflammer; confessons sans cesse, car nous péchons sans cesse; 
Car l’ennemi de notre salut nous tend sans cesse de nombreux pièges : dans nos pensées, dans 
nos sentiments, dans notre langue, dans notre nourriture, dans nos vêtements, dans nos soucis, 
dans notre insouciance, dans notre oisiveté, dans nos travaux, dans nos peines, dans nos plaisirs, 
dans nos silences, dans nos activités, dans notre direction, dans notre obéissance, dans la 
lumière, dans les ténèbres, dans nos rêves, dans notre veille, à droite comme à gauche. Après 
avoir reconnu le péché et la blessure qu’il engendre, nous devons nous hâter aussitôt vers le 
remède de la confession. Que ceux qui se confessent gardent les péchés de leur frère secrets 
avec toute la diligence requise, et ce, bien plus que les avares qui enterrent leur or. Qu’ils ne 
révèlent ni ouvertement ni par la moindre allusion la blessure de leur frère qui leur a été confiée; 
car le sang de cette âme sera redemandé à celui qui ose le faire, ou plutôt, le sang de toutes les 
âmes sera redemandé à celui qui le fait. Parce que la loquacité de ceux qu'on appelle 
«confesseurs» a conduit beaucoup à fuir le remède de la confession, de sorte qu'aujourd'hui, 
parmi les chrétiens, la grande bénédiction de la confession est soit accomplie tant bien que mal, 
soit pas du tout; mais, comme le dit le proverbe, Dieu n'oublie jamais rien, mais Il relègue le péché 
d'un homme à l'oubli lorsque celui-ci se tourne invariablement vers Lui par le repentir et la 
confession; de même, celui qui entend la confession doit à plus forte raison reléguer les fautes de 
son frère à l'oubli, afin que, lorsqu'il est réprimandé, il ne rapporte rien de ce que son frère a dit en 
confession, ni ne le condamne en son âme, reconnaissant qu'étant un homme, il y est lui-même 
soumis, et aussi que celui qui préserve le secret de la confession de son frère et est prêt à mourir 
pour le préserver, s'il le faut, a une place parmi les martyrs, tandis que celui qui ne le préserve pas 
est un traître comme Judas; Celui qui porte atteinte au sacrement de l’Église humilie et attriste 
ainsi le doux Jésus, qui, par ce sacrement, sauve les croyants et qui «n’est pas venu appeler les 
justes, mais les pécheurs à la repentance». Avant tout, que chacun de nous, ayant réprimé en 
nous les mouvements mauvais, se réconcilie avec Dieu, qui, aussitôt réconcilié avec ceux qui se 
sont détournés du mal, leur montrera aussi le chemin de la purification de la souillure du péché. 
 14. «Ne modifions pas les limites anciennes fixées par nos pères»,⁶⁶ qui sont 
manifestement bénéfiques à ceux qui les observent et manifestement nuisibles à ceux qui les 
transgressent, et dont la transgression entraîne d’innombrables tentations et la colère de Dieu, qui 
veille sur la manière dont nous accomplissons son commandement d’amour fraternel;⁶⁷ si même 
les patriarches, par leurs lettres, ont renforcé les préoccupations paternelles concernant les 

8



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

pénitences, y étant soumis par l’esprit de sollicitude paternelle, quel espoir de salut peut-il y avoir 
pour ceux qui les méprisent ? Et après cela, comment ne pas nous attendre à des tentations (des 
circonstances difficiles) venant de Dieu, des hommes et de toute la création ? Avant tout, 
préservons inviolablement notre rang sacré. Car parmi les premières causes des malheurs des 
chrétiens figurait aussi le fait que certains, par appât du gain ou par honneur, s'arrogeaient cette 
haute position, ou, l'ayant reçue indignement, ou après l'avoir reçue, chutaient, tandis que d'autres, 
bien que péchant souvent plus honteusement, décidaient néanmoins d'accomplir des rites sacrés 
et ne se défrochaient pas, et ceux qui reconnaissaient qu'ils étaient tels ne les en empêchaient pas 
et les traitaient comme des participants aux rites sacrés. Accomplissons avec diligence les 
services institués pour Dieu : «Maudit soit celui qui fait l’œuvre du Seigneur avec négligence », dit-
on; et encore : «Quiconque fait l’œuvre de Dieu avec négligence mourra ». Accomplissons 
pieusement le service de Dieu, non par servilité envers la coutume, non par respect pour ceux qui 
nous entourent, mais comme un devoir envers Dieu seul, comme s’il scrutait notre être intérieur et 
jugeait si nous nous tenons devant lui seulement physiquement, ou si nous accomplissons chacun 
de nos services de tout notre cœur et si nous le regardons intensément avec les yeux de notre 
âme, et, comme nous avons coutume de le chanter souvent : «Debout dans le temple de ta gloire, 
nous avons l’impression d’être au ciel.» En d’autres termes, l’onction de Dieu, que vous avez 
reçue par ses disciples, demeure en vous, et vous n’avez besoin de personne pour vous 
enseigner, car cette onction elle-même vous enseigne toutes choses, et vous demeurez en elle. 
Par conséquent, en suivant cela et en gardant respectueusement conscience des lois de Dieu, 
nous saurons parfaitement comment nous, qui sommes en position d'autorité, devons prendre soin 
de nos subordonnés, comment nous autres devons nous soumettre aux pasteurs, ce que nous 
devons donner à la chair et ce que nous devons donner à l'esprit, ce à quoi nous devons prêter 
attention parmi ceux qui font partie de notre vie personnelle, et ce que nous devons nous efforcer 
d'unir au général, avec lequel, une fois unis, notre vie personnelle sera bien organisée. Nous 
saurons aussi comment aimer notre prochain comme nous-mêmes et comment aimer Dieu plus 
que le monde entier. Car, selon la loi naturelle, chacun de nous, comme les autres, a été livré à la 
nature, mais selon la règle de la vie évangélique que Jésus nous a donnée, tout est accessible à 
ceux qui veulent s'y consacrer, et aucun enseignement ne manque. Ainsi en est-il; c'est pourquoi, 
dans nos pensées, nos paroles et nos actes, chacun de nous suivra et assimilera les canons. 
Vivons désormais dignes de la promesse et de l'appel; et alors, lorsque la Puissance de l'onction, 
l'Espérance de notre salut, notre doux Jésus, apparaîtra dans la gloire, nous aurons de l'assurance 
et n'aurons pas honte de son retour. Cependant, tant que nous sommes unis à cette poussière 
(notre corps), nous ne serons pas privés de la sollicitude de Dieu à notre égard en tous points, et il 
ne nous abandonne pas dans les profondeurs de la tentation. Nous avons reçu de Dieu la grâce 
de la patience dans notre épreuve, d'où découle l'espérance confirmée de la vie éternelle, qui 
sera…

9


