Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

SLOGE OCS SAINTS APOTRES!

Prologue

Ce discours, rédigé dans un style beaucoup plus léger et moins soutenu que ses sermons
de cour, fait bien plus souvent référence aux Saintes Ecritures. L3, il s'exprimait en philosophe
erudit, s'adressant a I'élite intellectuelle de la société byzantine, parlant en expert de la langue
grecque raffinée a ses propres spécialistes. Ici, il parle plus simplement, s'adressant aux moines.
Ce discours de saint Gennade est riche d'enseignements. Le temps des polémiques est désormais
révolu; I'union, contre laquelle il a combattu par les actes et les paroles, par les écrits et par tous
les moyens, a connu sa triste fin. Saint Marc d'Ephése, saint Gennade Scholarius et ses
compagnons, principalement des moines, ont défendu ['Orthodoxie. Aujourd'hui, en grand
patriarche retiré, il les instruit avec sagesse, les soutenant humblement sur le chemin du salut,
sans s'enliser dans la polémique ni dans des considérations théologiques complexes. Il souligne
les manquements des moines et les encourage a retrouver la ferveur de leurs voeux et I'amour
fraternel. Il évoque également les défaillances de la hiérarchie ecclésiastique et affirme que le
renouveau spirituel du peuple doit commencer par le monachisme, qui doit donner un exemple
exemplaire de vie chrétienne. Il enseigne la nécessité de la confession fréquente et exhorte les
péres spirituels a préserver scrupuleusement le secret de la confession.

1. «Mais tes amis, 6 Dieu, me sont trés précieux» (Ps 139,17). Il est juste, aprés la Vierge
Marie, de rendre les premiers honneurs aux bienheureux disciples de notre Seigneur Jésus : car
ils sont ses amis, car avant méme d’avoir triomphé dans ces combats qui surpassent la nature, ils
se sont manifestés de multiples maniéres dans des luttes ascétiques, allant jusqu’a la mort (Phil
2,8) par amour pour le Maitre et Enseignant, ce qui les a rendus dignes de I'amitié du Christ; car le
Seigneur lui-méme leur a dit : «Ce n’est pas pour cela que je vous parle, serviteurs», vous qui
avez atteint le bonheur d’étre mes amis. Et en vérité, c'était une heureuse chose, digne du plus
grand bonheur, que «ce ne soit pas la chair et le sang qui le leur aient révélé», mais Dieu lui-méme
les ait conduits a la connaissance des choses ineffables, dans lesquelles, en vérité, demeurent
tous les amis de Dieu, qui s'attachent a la norme de I'amour qu'ils Lui portent et suivent chacun
leur propre chemin — car il existe de nombreuses fagons de plaire a Dieu, mais a eux (les saints
apoétres) plus qu'a tous, ce nom d'amitié convient; ainsi, les personnes qui sont proches les unes
des autres sur la base de la vertu, méme si elles sont séparées dans l'espace et le temps, sont
plutét disposées les unes envers les autres et sont liées par les liens de I'amour spirituel; et les
amis sont ceux qui, depuis longtemps, sont unis les uns aux autres par un mode de vie commun,
qui passent leur vie ensemble et se réjouissent de leurs propres actions et intentions communes —
en un mot, ceux qui ont eu le méme but dans la vie. Et ceux qui crurent par l'intermédiaire des
bienheureux apbtres ne recurent la parole de vie que par oui-dire; et pourtant, avec le secours de
la grace de Dieu, ils regurent une foi si forte que certains étaient préts, par amour pour Jésus et
ses lois, a se réjouir du martyre et a mettre fin a leurs jours, tandis que d'autres, avec la méme
détermination, ayant tout quitté et pris sur eux leur croix de leur plein gré, accomplissaient, dans
des travaux ascétiques et vertueux en temps de paix, le martyre de I'amour sacré. Et ceux-la (ceux
qui crurent sur la base de la prédication des apdtres), Jésus les présente d'une certaine maniére,
et ils sont encore plus dignes de bénédiction : «Car vous m'avez vu, dit-il, et vous avez cru.
Heureux ceux qui n'ont pas vu et qui ont cru !» Mais les bienheureux disciples du Christ virent de
leurs propres yeux, entendirent de leurs propres oreilles et manipulérent de leurs propres mains la
Parole de vie. Et non seulement pour cela, ils sont plus heureux que ceux qui sont venus a la foi
par oui-dire, mais aussi parce que le plus grand bonheur leur a été confié par le fait que, grace a la
Parole de vie, ils ont recu la Parole de vie. Jésus, ils devinrent participants a tous les mystéres qui
surpassent la nature, dont certains leur étaient alors inconnus, et d'autres qu'ils s'attendaient a voir
révélés prochainement, et qui, méme cachés a ce moment-la, étaient source d'incrédulité. C'est
pourquoi, ici aussi, notre Seigneur ajoute la raison de son amitié envers eux : «Mais je vous l'ai dit,
mes amis, dit-il, tout ce que j'ai appris de mon Pére, je vous l'ai fait connaitre.»

1 Cet éloge fut prononcé en 1456, alors que saint Gennade, accablé par les intrigues et souffrant
de problemes de santé, quitta pour la premiere fois le trone patriarcal et se retira dans un
monastere du Mont Athos.



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

2. Ainsi, nous aussi sommes devenus et demeurons amis des bienheureux apbtres, car ils
nous ont fait connaitre tout ce qu'ils ont entendu, soit directement des paroles de Jésus, soit de
l'autre Consolateur qui les a envoyés du ciel, sans rien nous cacher. Et non seulement ils nous
I'ont fait sans aucune envie, mais aussi avec la méme conviction que celle avec laquelle le Maitre
leur a alors révélé ces choses. Il I'a fait uniquement pour éclairer les ames des apétres, car par
eux, il voulait éclairer le monde entier, eux qu'il a choisis seuls parmi tous les hommes, selon des
jugements ineffables, et pour lesquels il a porté la croix, la mort et tout le poids des souffrances
volontaires qui ont précédé la mort. Et eux, dans le seul but de semer partout la parole de vérité et
d'amener a l'adoration de Dieu les ames de ceux qui s'en étaient misérablement éloignés,
acceptérent avec joie toutes les épreuves, comme nous l'avons entendu aujourd'hui en partie de la
bouche de I'ap6tre Paul. Et notre Maitre, alors que nous étions encore méchants, est venu mourir
pour nous. O quel amour impressionnant et qui surpasse toute parole ! Ses disciples bénis,
endurant les outrages, les persécutions, les emprisonnements, les flagellations et les calamités, ne
s'indignérent pas, ne cédérent pas a la colére, mais continuérent a semer la parole du salut, avec
une patience infinie; avec l'aide de la puissance céleste de Jésus, ils gagnérent par la parole de
vérité ceux qui les avaient récemment persécutés et injuriés; ainsi, ils désirérent aussi le salut de
nous, leurs amis; ainsi, ils se souvinrent toujours de la récompense que le Maitre leur accorde
pour son amitié, a savoir donner leur vie pour ses brebis : «Si vous m'aimez, «Pierre, dit-il,
«nourris mes brebis» — c’est-a-dire, pour leur salut, sois toujours prét a t'offrir en sacrifice; car c’est
véritablement ainsi qu’il a défini le sens de «nourrir», les obligeant a donner leur vie pour les
brebis. C’est pourquoi, plus que tous ceux qui sont devenus amis de Jésus, ces saints disciples et
nous-mémes, accueillis par eux dans leur amitié, tout comme ils ont été aimés de lui, devons les
honorer a juste titre par des jelnes, des hymnes sacrés et des louanges, non seulement
annuellement, mais, pourrait-on dire, tout au long de l'année, chacun individuellement et tous
ensemble, en leur rendant gréce comme a nos sauveurs et bienfaiteurs. Et la mémoire des saints
apotres est célébrée aujourd’hui sur toute la terre, la ou la parole de Veérité semée par eux est
fermement ancrée et la ou 'Evangile de Vérité est efficace et sauve ceux qui sont prédestinés au
salut, magnifiquement et comme il se doit, par I'intercession des saints disciples du Christ, et
surtout avant eux, par l'intercession de la trés pure Mére de Dieu le Verbe, avec la miséricordieuse
Providence de Dieu qui arrange tout. Notre situation est conforme a nos espoirs, voire meilleure
que ce que nous aurions pu espérer; et nous maintenant, ayant participé a la féte des apétres,
puisque nous avons été appelés a témoigner de votre amour, accueillant ceux qui sont célébrés
comme intercesseurs et prenant pour théme principal de notre discours leur amour envers nous,
nous rendrons hommage a votre amour en quelques mots, afin de ne pas laisser croire a
quiconque que nous refusons par arrogance de satisfaire votre demande, bien que nous ayons
pris sur nous, si Dieu le veut, de vivre le reste de notre vie dans I'obéissance (monastique).

3. Il est donc noble de témoigner aux bienheureux (apbtres) I'affection et le respect dus,
tant par des hymnes sacrés et des actions de graces, que par tout ce que nous faisons en
’honneur de nos bienfaiteurs lors des fétes, comme I'Eglise I'a si bien établi depuis les temps
anciens. Mais tout cela est peu de chose comparé a I’honneur que nous leur devons, qu'il est en
notre pouvoir de leur manifester, auquel ils accordent une grande valeur et qu’ils exigent de nous,
non par intérét, mais parce qu’ils désirent ardemment notre élévation selon la loi de 'amour sacré.
Comment donc exprimer cet honneur qui leur tient a cceur, et quelle est la juste récompense de la
grandeur de leur amour pour nous ? Notre Seigneur Jésus nous en a donné la définition. Déja, a
'approche de sa souffrance, il dit : «Vous étes mes amis si vous faites ce que je vous ai
commandé»; et, embrassant tous les commandements en un seul commencement, il dit : «Voici
mon commandement : aimez-vous les uns les autres comme je vous ai aimés. A ceci, tous
reconnaissent que vous étes mes disciples : si vous vous aimez les uns les autres comme je vous
ai aimés» . Le méme ordre sacré des apoétres nous est demandé. Vous étes nos amis, disent-ils, si
vous faites ce que nous vous avons commandé, ou plutét, ce que le Seigneur a commandé par
notre intermédiaire. Ecoutons ce qu’ils disent, présenté de maniére concise et dans leurs propres
mots. «Soyez purs et irréprochables pour le jour de Christ, remplis du fruit de la justice qui vient
par Jésus Christ, a la gloire et a la louange de Dieu», dit 'ap6tre Paul. «Purifiez-vous de toute
souillure de la chair et de l'esprit, en cultivant la sainteté dans la crainte de Dieu. Rejetez le
mensonge et dites la vérité, chacun a son prochain. Ne mentez pas les uns contre les autres. Ne
discutez pas, méme pour le plus grand mal, car cela peut ruiner ceux qui vous eécoutent.
Qu’aucune parole malsaine ne sorte de votre bouche, mais seulement celle qui est bonne pour
I'édification de la foi, afin qu’elle communique la grace a ceux qui I'entendent.» N’attristez pas le
saint Esprit de Dieu, par lequel vous avez été marqués pour le jour de la rédemption. Ne donnez
pas a votre frére une pierre d’achoppement ni un sujet de chute. Demeurez fermes dans la foi,

2



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

inébranlables, travaillant sans cesse a I'ceuvre du Seigneur. Accueillez celui qui est faible dans la
foi. Et si quelqu’un est surpris en faute, vous qui étes spirituels, redressez-le avec un esprit de
douceur, en prenant garde a vous-mémes, de peur que vous aussi vous ne soyez tentés. Portez
les fardeaux les uns des autres, et accomplissez ainsi la loi du Christ. Ne faites rien par zéle ou
par vaine gloire, mais avec humilité, en faisant plus pour les autres, par égard pour vous-mémes.
Abstenez-vous de toute convoitise, car la vie de personne ne dépend de ses biens, méme s'il est
dans l'abondance. Si seulement nous avons de quoi manger et de quoi nous vétir, cela nous
suffira. Avertissez les rebelles, consolez les découragés, soutenez les faibles, soyez patients
envers tous. Ne rendez a personne le mal pour le mal, mais recherchez le bien devant tous les
hommes. S’il est possible, que vous ayez la paix avec tous les hommes. «Ne vous jugez pas les
uns les autres, car en jugeant les autres, vous vous condamnez vous-mémes.» «Ne participez pas
aux ceuvres stériles des ténébres, mais dénoncez-les plutdt.» «Soyez toujours joyeux, priez sans
cesse.» «Priez en tout lieu, en élevant des mains pures, sans colére ni doute.» «De méme, dites-le
tous, et qu’il n’y ait point de querelle parmi vous, mais soyez affermis dans un méme esprit et dans
un méme jugement.» «Que celui qui sert exerce son service; que celui qui enseigne enseigne; que
celui qui console console; que celui qui donne agisse avec simplicité; que celui qui se présente
(dans l'autorité) agisse avec zele; que celui qui exerce la miséricorde agisse avec bienveillance.
Aimez sans hypocrisie, ayez en horreur le mal, attachez-vous au bien. Dans I'amour fraternel,
soyez bons les uns envers les autres; dans 'honneur, surpassez-vous les uns les autres. Ne soyez
pas paresseux dans votre zéle, mais fervents d’esprit, au service du Seigneur. Seigneur.
Réjouissez-vous dans l'espérance, endurez les afflictions, persévérez dans la priére. Soyez
solidaires des saints, gardez 'amour des étrangers. Bénissez ceux qui vous persécutent; bénissez
et ne maudissez pas. Accueillez les insensés, vous qui étes sages; accueillez-les méme si
quelqu’un vous asservit, si quelqu’un vous dévore, si quelqu’un vous dépouille de vos biens, si
quelqu’un se vante, si quelqu’un vous frappe au visage. Ne vous vengez pas vous-mémes, mais
laissez agir la colére de Dieu; si votre ennemi a faim, donnez-lui a manger. Ne vous laissez pas
vaincre par le mal, mais triomphez du mal par le bien. Marchez d’'une maniére digne de I'appel que
vous avez recu, en toute humilité et douceur, supportez-vous les uns les autres avec amour et
patience, vous efforcant de conserver l'unité de I'Esprit par le lien de la paix. Mais en général,
fréres, que tout ce qui est vrai, tout ce qui est honorable, tout ce qui est juste, tout ce qui est pur,
tout ce qui est le plus pur soit avec vous. Tout ce qui est digne d’éloges est beau... «Quelle vertu
et quelle louange y a-t-il la ? Pensez a ces choses. Mettez-les en pratique par ce que vous avez
appris, recu, entendu et vu en nous.»

lls nous disent : Prenez notre vie pour exemple, et tout ira bien pour vous; vous n’aurez
besoin d’aucune autre instruction. Demandez-vous : comment Pierre et Paul ont-ils agi, et
comment agiraient-ils aujourd’hui ? Agissez ainsi, et vous ne pécherez pas contre ce qui doit étre
fait, car toute notre vie, comme vous le voyez, avait pour but 'amour du prochain, et par
conséquent, nous observions le but commun et ultime : Dieu.

4. Pour nous, humains, il y a quatre objets d’amour : Dieu, le prochain, 'ame et le corps, et
tout ce qui les entoure. Lamour du prochain tire son origine et sa forme de 'amour de Dieu (c’est-
a-dire que lorsque nous aimons notre prochain pour I'amour de Dieu, alors nous l'aimons
véritablement); 'amour du prochain se forme de la méme maniere a partir de I'amour, de cet
amour que chacun porte a sa propre ame, c’est-a-dire lorsque nous aimons notre prochain comme
chacun aime sa propre ame, et pas moins; c’est ce qu'il est dit : «Tu aimeras ton prochain comme
toi-méme», c’est-a-dire comme ton ame. L'amour du corps, a son tour, découle de I'amour de
I'ame, c'est-a-dire dans la mesure ou cet amour ne nuit pas a notre ame, car autrement, nous ne
l'aimons pas, mais nous la haissons. Les disciples bienheureux de Jésus nous inculquent
constamment cette vérité et d'autres semblables; nous I'entendons chaque jour proclamée haut et
fort par le bienheureux Paul; ils I'ont appris de notre Maitre; ils I'ont aussi mis en pratique, et sont
ainsi devenus ses véritables disciples; c'est pourquoi ils étaient appelés a juste titre «amis» du
Maitre; ils nous I'enseignent aussi quotidiennement. Ainsi, nous serons nous aussi leurs disciples
si nous agissons comme ils I'ont enseigné et fait; et, étant devenus leurs disciples, nous serons
naturellement aussi leurs amis. Ainsi, nous les honorerons véritablement; ainsi, nous montrerons
que nous avons accueilli leur enseignement avec amour; ainsi, faisons de nos ames le reflet de la
vision apostolique du monde. N'est-ce pas la le sens de I'expression bien connue : «Un bon et
assidu éléve respecte son maitre» ? lls exigent ce respect de leurs amis et disciples, et pour
mériter le nétre, ils ont consacré leur temps a précher, au cours de longs voyages, bravant de
nombreuses épreuves et d'innombrables dangers. lls ont enduré tant de souffrances non
seulement pour convertir l'univers a la vraie foi, mais aussi pour révéler un mode de vie conforme
a la loi et a la raison, jusque-la inconnu, sans lequel la foi est morte et impuissante, comme un

3



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

oiseau sans ailes, incapable de s'élever vers le ciel et d'élever ceux qui se trouvent dans cet état.
C'est pourquoi notre Seigneur, reconnaissant qu'il ne suffit pas aux croyants d'étre baptisés au
nom de la Sainte Trinité, a ajouté, s'adressant aux saints apétres : «Enseignez-leur a faire tout ce
que je vous ai commandé» — tout, dit-il, sans dévier ni négliger aucun de ces commandements. Et
les disciples les plus sacrés de Jésus, ayant magnifiquement accompli toute leur ceuvre, célébrent
maintenant, dans le royaume des cieux, avec leur Seigneur et Maitre, une féte remplie de joie et
de toutes sortes de délices, et resplendissent des couronnes dont ils furent couronnés pour leurs
combats, et que Dieu, les ayant envoyés, leur avait généreusement offertes en récompense de
leurs efforts; car non seulement ils ont converti 'univers a la vraie foi, mais ils ont aussi enseigné
par leurs paroles et démontré par leurs actes les ceuvres du véritable culte rendu a Dieu, qui
avaient été énumérées auparavant et qui les ont suivies.

) 5. Si nous faisons d’abord cela, et que nous y ajoutons d’autres formes de vénération de
'Eglise, alors nous pourrons véritablement dire a Dieu : «Tes amis, 6 Dieu, nous sont devenus trés
honorables»; car honorer grandement nos maitres et nos amis signifie ne pas mépriser leur
enseignement, non seulement les louer de nos lévres, mais aussi étre zélés dans leur maniére de
vivre, suivre sincérement leur exemple, orner le véritable temple de Dieu en nous, c’est-a-dire nos
ames, de lampes et d’encens de vertus, présenter nos ames avec nos corps comme un sacrifice
immaculé et pur a Dieu, et tout comme ils se sont conformés a la Passion du Christ pour le salut
de l'univers, pour laquelle il a d’abord accepté la mort, «en qui il n’y a point de tromperie» et sans
péché, de sorte que le prince de ce monde n’a rien trouvé en lui, ainsi nous aussi nous
conformerons a leurs souffrances en acceptant, par une libre décision de notre volonté, la croix
pour notre salut et nos freres qui nous regardent ou qui vivent avec nous, et crucifions notre chair
avec Nous devons soumettre nos passions et nos désirs (Gal 5,24) a I'esprit qui est en nous, a
l''mage de Dieu, et crucifier cet esprit qui est en nous afin de le soumettre a la volonté de Dieu. Or,
la volonté de Dieu, agissant d'abord par la loi naturelle, puis exprimée par I'Ecriture, et enfin par la
loi de la grace, Dieu nous l'a révélée par l'intermédiaire de ses disciples et ministres. Et si certains
points demeuraient obscurs pour beaucoup, il les a éclaircis par les docteurs de la foi qui, sous la
conduite du Saint-Esprit, nous ont exposé ces lois. Telle est la véritable essence de I'honneur
rendu aux disciples bien-aimés du Seigneur; tel est le véritable sens du respect. La plénitude de la
vénération consiste a y ajouter l'illumination extérieure de I'église, le parfum de I'encens et de
I'oliban, les hymnes relatant leurs hauts faits et les louanges accompagnant les actions de grace
en I'honneur de nos bienfaiteurs, afin que par la aussi nous puissions manifester plus ardemment
notre amour pour les bienheureux, afin que la disposition intérieure de nos ames soit en harmonie
avec les manifestations extérieures de notre vénération et que rien, dans cette vénération, ne soit
négligé. Si nous considérons comme une expression suffisante du respect di aux saints pour le
sang qu'ils ont versé pour notre salut, le fait de leur offrir les chants, les lampes et autres objets,
tout en affichant un certain dédain pour le reste, alors nous nous cachons a nous-mémes le fait
qgu'au lieu de l'essence et du sens profond de notre vénération, nous n'aimons en réalité que la
surface et la forme extérieure, et que nous l'offrons a nos amis.

6. Et en vérité, notre Seigneur dit : Celui qui me dit : «Seigneur, Seigneur»,40 c’est-a-dire
celui qui récite continuellement des prieres a plusieurs versets, ne sera pas sauve, mais celui qui
fait la volonté divine et céleste; et non pas les auditeurs de la loi de 'Evangile, mais, bien sdr,
seulement ceux qui I'exécutent seront justifiés; et si certains accomplissent certains pouvoirs en
Mon nom, dit-Il, mais négligent Mes commandements, alors la gloire du miracle sera attribuée a
Mon nom, qui accomplit cela, et a eux Je dirai : «Je ne vous connais pas»; les disciples de Jésus,
voyant que nous négligeons leurs lois, naccorderont que peu de valeur a nos glorifications
ecclésiastiques a leur égard; et nous chérirons I'espoir de les avoir comme intercesseurs pour
nous, alors qu’en réalité ils resteront sourds a nos cris et ne diront rien pour nous au Maitre; Car ils
ne seront pas plus miséricordieux envers nous que notre Trés-Haut, qui s'est dépensé pour nous,
qui a été miséricordieux, et tout comme Il a déclaré catégoriquement ne pas nous connaitre, disant
. «Je ne vous connais pas», ainsi ils agiront avec Lui envers nous, qui sommes si impudents et
ingrats. Mais comment Dieu considére-t-il 'observance des régles de I'Eglise, lorsque Ses lois ne
sont pas du tout observées ? Ecoutez comment Il le déclare par l'intermédiaire de tous les
prophétes, dont la citation serait superflue a présent. Ou bien, sur quelle base, pensez-vous, de si
grandes calamités se sont abattues sur les chrétiens, et des villes d'Asie Mineure, ainsi que dans
I'Europe, tout prés de nous, plus de trois mille, et d'innombrables villages, dévastés par les
méchants, ont subi des calamités extrémes, dont il ne reste méme pas un nom, ni méme les
vestiges des lieux connus, que l'on ne peut discerner dans les ruines ? N'y avait-il pas dans
chacun de ces lieux un temple dédié a notre Seigneur Jésus et a la Vierge Marie et a ses saints,
sous la protection desquels ils furent érigés a l'origine ? Des sacrifices y étaient-ils offerts ? N'y

4



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

avait-il pas de célébrations religieuses ? Les éloges n'y résonnaient-ils pas avec force ? Les
hymnes sacrés n'y étaient-ils pas chantés avec ferveur ? Et les péres n'ont-ils pas magnifiquement
ordonné tout le reste, dédié a la gloire de Dieu ? Qu'est-ce qui a donc renversé tout cela et I'a
rendu superflu ? Le fait que nos contemporains aient accompli ces choses avec tant de beauté,
mais aient négligé la piété premiére et la plus belle, qui consistait en I'observance des lois divines,
prédite depuis longtemps par le bienheureux Paul, ou plutdt par I'Esprit qui lui insuffla que les
hommes qui vivront a la fin des temps «auront I'apparence de la piété, mais en renieront la force».
C'est ce qui a engendré la situation désastreuse actuelle, selon les tribunaux célestes qui
régissent la vie humaine, récompensant les circonstances extérieures en fonction de la disposition
spirituelle des hommes.

7. Qu'est-ce qui a récemment anéanti Constantinople, la ville la plus célébre, si soucieuse
de ses institutions ecclésiastiques et si fiere de ses nombreux lieux saints, grace auxquels elle
demeurait jusqu'a hier invincible face a ses ennemis, malgré les complots souvent ourdis par la
Divine Providence ? Parce qu'alors la fumée de nos péchés n'avait pas encore (n‘ayant pas atteint
le ciel) suscité la colére divine; mais plus tard, parvenue jusqu'au ciel méme, elle devint
insupportable pour la Vérité divine. Notre ville n'accordait plus aux lieux saints la gloire (I'honneur)
qui leur sied, et c'est pourquoi Dieu les a livrés au déshonneur entre les mains des méchants.
«Irrité contre les institutions ecclésiastiques, comme Il 'a montré par de hombreux signes, Il les a
traitées comme stériles et incurables, comme des parricides, retirant sa main salvatrice et
déchainant contre nous toutes les forces de nos ennemis, ou bien ne les arrétant pas lorsqu’ils
nous ont attaqués. Croit-on que Dieu, alors qu’il subsistait encore une certaine place pour Son
amour pour ’humanité, amour qui avait jusqu’alors sauvé cette cité, aurait permis a la justice en
Lui d’accomplir son ceuvre, et que Sa miséricorde inhérente ne s’y serait pas opposée, si les
pécheurs avaient promis de s’amender, en s’appuyant sur la vertu qui leur restait ? Supposez-vous
encore que Dieu nous en voudrait maintenant si, par un changement miraculeux — ou plutét, un
changement juste et judicieux, et a notre portée —, ses fils justement chatiés se tournaient vers
'amour divin et paternel ? Le beau veau de la liberté ne sera-t-il pas aussitét sacrifié pour nous, et
ne serons-nous pas revétus des premiers vétements ? Ou, si I'esclavage sous le joug d’ennemis
extérieurs nous parait juste, Nous qui sommes esclaves du péché, si, aprés nous étre libérés de
ce joug, nous devions nous soumettre a nouveau aux lois de Dieu et étre en méme temps laissés
sous le joug de barbares impies, n'est-il pas évident que cela serait loin de la bonté de Dieu, et
aussi de la justice ? Mais le fait que ceux qui sont punis a des fins d'instruction refusent si
longtemps de se tourner vers Dieu, ni de comprendre ou de rechercher la cause des malheurs qui
nous ont frappés, cela n'aggrave-t-il pas la situation déja terrible ? Ne voyons-nous pas que
partout les lois du Seigneur ne sont respectées qu'en paroles, mais en actes, bafouées, tandis
qgu'une vie désordonnée et dissolue prend racine dans les plus hautes sphéres et se répand parmi
tous les citoyens ? De sorte que ceux qui voient cela ne s'étonnent pas que tant de chrétiens
soient encore asservis par des infidéles, mais plutét que le christianisme lui-méme soit préservé
parmi les chrétiens vivant au milieu de peuples non chrétiens. Il est tout a fait étonnant que la
véritable rose de la foi, trouvée au milieu des épines, ne soit pas étouffée. par eux, et semble,
malgré tout, prospérer encore — un fait qui est clairement 'ceuvre de la puissance de Jésus, et non
le mérite de ceux qui bénéficient de ce miracle.

8. Quant aux chrétiens qui vivent parmi les barbares et qui justifient leur indifférence aux
lois de Dieu par l'oppression de leurs dirigeants, par l'indifférence face aux nécessités de la vie
humaine, ou par l'ignorance des pasteurs qui leur ont été envoyés depuis longtemps et qui,
incapables d'enseigner puisqu'ils sont eux-mémes ignorants, font le mal par leurs actions et se
détournent du Christ plutdét que de I'attirer, alors, méme en 'absence de telles épreuves, il leur est
aisé d'obtenir de Dieu le pardon de leurs péchés. lls doivent subir une lecon, épreuve de la justice
divine, mais il y a espoir, et grand espoir, qu'ils ne seront pas privés de la vie éternelle. En
récompense de leur foi en Jésus, malgré tant d'adversité, ils sont faibles et ne seront pas soumis a
I'épreuve. Et combien, avec une préparation moindre par les ceuvres et une grace moindre, ils ont
résisté avec acharnement a l'incrédulité, surmontant d'autant plus facilement les obstacles dressés
par la grace divine | Quant a leurs péchés, ils seront justifiés par la miséricorde de Dieu; et quant
au fait qu’ils manifestent la foi elle-méme, tout en se souciant peu ou pas des ceuvres de charité,
des comptes seront demandés aux bons bergers et a ceux qui, pendant si longtemps, ont confié
les brebis du Christ a de tels bergers, et des sanctions en découleront.

Pour nous, fréres, il n'y a aucune excuse pour ne pas avoir approfondi tous les
commandements du Christ, pour ne pas avoir lutté avec diligence dans les enseignements de ses
saints disciples et de nos maitres; car il y a une chose dont nous devrons nous justifier devant
Dieu, nous qui sommes libres de tous les liens qui retiennent prisonniers de la vie, libres de

5



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

l'esclavage du corps et de I'ame, nous soumettant uniquement a la loi de Dieu, aux saintes
Ecritures, non pas une fois par semaine, comme cloués aux besoins de cette vie, mais en y
prétant attention presque tout le jour et chaque nuit, faisant en sorte que la nature méme du lieu
qui nous entoure corresponde a ce but — la piété, a 'abri des multiples tentations du monde, mais
possédant tout le nécessaire au-dela des besoins essentiels de la vie; et bien que beaucoup parmi
vous ceuvrent en cela, il est absolument nécessaire que tous ceux qui sont capables de travailler
le fassent et en ressentent un profond besoin, car l'oisiveté et la paresse engendrent toutes sortes
de maux chez ceux qui jouissent du loisir d'un travail accompli volontairement ou par obéissance.
Et bien que la norme de notre salut, c'est-a-dire la loi de I'Evangile et la loi apostolique, qui lui est
parfaitement conforme, repose sur tous les chrétiens, et que nous promettions tous de I'observer
par le baptéme, et que se dire «chrétien» signifie aussi «avoir fait voeu a toute la loi du salut», et
que, sur cette base, tous les chrétiens soient tenus de l'observer, nous, ne nous contentant pas
des alliances contractées au baptéme concernant I'observance de la loi de Dieu, nous nous
sommes €également engagés par des vceux secondaires. Ayant rejeté tout ce qui fait obstacle a
notre soumission totale a cette loi et ayant promis de le rejeter tout au long de notre vie, nous
portons sur nos corps l'image de la croix (paraman), et dans nos d&mes nous en avons adopté
toute la signification, c'est-a-dire la crucifixion en nous des convoitises du monde et de la chair,
afin de ne vivre que pour la loi de Dieu et afin que chaque mouvement en nous, tant de I'ame que
du corps, s'accomplisse selon l'action de I'amour divin et pour lui. C’est pourquoi, pour nous qui
négligeons nos veeux et sommes arrachés a cet esclavage si beau et si sublime pour nous jeter
dans une liberté destructrice, il n'y aura point de pardon du Juge Juste tant que nous ne
reviendrons pas, les larmes aux yeux, a 'observance de 'ordre; car nul autre ne siégera pour nous
juger si nous avons respecté nos veeux, mais Lui-méme — notre Maitre, notre Juge et notre Guide
— tenant entre Ses mains nos voeux, exprimés en paroles, nous justifiera, nous qui les ...

9. Outre ces veeux, de nombreuses autres choses nous incitent a un zéle ardent pour la vie
évangélique : premieérement, nous devons tous veiller @ ne pas paraitre pires que ceux qui nous
ont transmis cette sainte communauté comme successeurs, mais comme nous sommes les
héritiers du lieu, du mode de vie et de leur nom, nous devons aussi nous efforcer de paraitre
héritiers de leur vertu; deuxiemement, nous devons craindre la Justice de Dieu, de peur que, irritée
par notre négligence, elle ne nous traite plus séverement a I'avenir et ne cherche a détruire cette si
belle création de la Providence divine, a cause de notre négligence, en notre temps, alors qu’au
contraire, grace a la vertu de ceux qui y ont habité auparavant, Dieu I'a préservée de nhombreux
dangers; Ou bien ignorons-nous tous que ce grand refuge pour les ames, offert dans l'océan de
cette vie — ce Mont Athos sacré, vers lequel affluent, poussés par un sentiment de repentir, ceux
qui subissent les malheurs du monde, de toutes origines, professions et conditions — alors
qu'autrefois il existait de nombreux havres de paix semblables, il demeure aujourd'hui le seul pour
tous les chrétiens, et partout rédent rochers et pirates, et un grand fléau pour les @mes humaines.
Troisiemement, que les yeux de tous se posent sur nous et nous mettent a I'épreuve : menons-
nous une vie conforme aux voeux que nous avons prononcés ? Avons-nous acquis la haine du
monde digne d'un ermite ? Portons-nous du fruit en nous retirant dans le désert ? — afin que, le
moment venu, ils soient eux-mémes inspirés par de semblables espoirs. Enfin, de méme que
lorsque la meilleure partie du corps humain souffre, le corps tout entier souffre avec elle, et que
tout est sain lorsque tout est sain, de méme I'organisme chrétien tout entier, comme vous le voyez,
est tombé malade, a commencer par la corruption de ceux-ci, qui, dans l'espoir de posséder les
rebuts humains qu'ils convoitaient, flattant honteusement les autorités, d'une part, les ont
entrainées dans le péché, et d'autre part, n'ont pas hésité a pécher eux-mémes avec elles, et eux-
mémes, ayant regu une «juste récompense» — l'impunité de vivre mal — pour l'impudence qu'ils
leur ont permise, ont conduit I'Eglise a la ruine a notre époque, lorsque d'abord chaque canon et
chaque loi furent violés, puis les dogmes furent honteusement trahis lorsque Dieu le permit.

10. C’est pourquoi, si notre malheureuse humanité doit voir se lever des jours meilleurs, il
nous faut, a nous, les saints et les moines, initier a nouveau le renouveau spirituel, en nous
engageant résolument et avec la plus grande diligence dans cette voie. Et il y a un grand espoir
dans I'amour de Dieu pour I'humanité (dans sa miséricorde), que tout notre peuple soit pleinement
fortifié lorsque ce lieu saint se tournera avec un zéle accru vers la vie de I'Evangile. La mort
d’Eléazar et de cette belle mére, ainsi que de ses sept fils (les Maccabées), pour leur pieuse
conviction, n’a-t-elle pas pu influencer la décision de Dieu, de sorte que, par leur puissance, la ville
(Jérusalem) et tout son peuple furent délivrés de la tyrannie d’Antiochus ? Et eux, neuf hommes
seulement, ont pu intercéder auprés de Dieu pour une si grande multitude. Et ce n'est pas moi qui
le dis, mais Dieu lui-méme, a travers I'Ecriture. Il ne nous entendra pas, nous qui languissons
aprés le salut de notre peuple, alors qu'il était prét a écouter ceux qui en étaient dignes, méme

6



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

lorsqu'ils gardaient le silence; et bien que nous criions chaque jour vers celui qui est capable
d'accorder cette libération a notre peuple, nous n'obtenons rien. Pourquoi ? Parce que nous
sommes trés loin de la volonté (de I'état spirituel) des Maccabées, bien que nous ayons été plus
éclairés (instruits) qu'eux par la mort de Jésus et de tous ceux qui sont morts pour lui. Et comment
pourrais-je donner ma vie pour le salut de mes fréres, moi qui, sans le vouloir, tente mon frére et
blesse sa conscience fragile ? Et comment pourrais-je supporter que ma chair soit battue et brilée
par le feu, ou livrer volontiers mon cou a I'épée, moi qui ne peux supporter la moquerie d'un frére,
mais qui frappe un frére pour un mot, ou, si je le pouvais, le tuer, ou lui garder rancune pour le
reste de ma vie, bien que la loi me commande de tendre l'autre joue au frére qui m'a frappé le
premier, ou de ne pas laisser le soleil se coucher sur notre colére, moi qui passe devant un frére
qui est physiquement et mentalement vaincu, ou, pire encore, le piétine et le condamne ? Mais
nous aussi devrions avoir acquis en nous la volonté de souffrir le martyre (les martyrs et les
moines ont la méme volonté, car lorsque la tyrannie des oppresseurs a cessé et que la piété a
régné, alors, en temps de paix dans les déserts, ceux qui étaient désireux de mourir pour le Christ
ont entrepris I'exploit du martyre; car un fort désir des choses éternelles s'est épanoui dans les
ames humaines), (et alors) il n'est en aucun cas difficile ou impossible pour nous, étant nombreux,
de prier Dieu pour le salut de nos compatriotes, et cela ne serait pas la méme chose qu'intercéder
pour nos propres besoins et pour notre propre salut.

11. Ayant encore beaucoup a vous dire, je laisserai ce sujet pour une autre fois; mais
maintenant, souhaitant vous accorder du repos, vous qui étes déja bien fatigués, jajouterai
quelques mots et conclurai mon discours. Sans vous blamer, freres, ni les moines pour cette
institution sacrée, et sans supposer que vous négligez 'Evangile et la Loi apostolique, je vous ai
donné tel conseil; ou plutdt, ce n’est pas moi qui vous ai conseillés — loin de moi 'idée — mais jai
présenté les paroles authentiques des saints Apétres; car, pour ma part, je n'ai pas coutume
d’examiner les actions des freres, de m’immiscer dans leurs affaires ou de les médire, estimant
qu’il me suffit de veiller sur ma propre conduite. Et en toute conscience, je ne peux juger aucun de
mes fréres, méme le plus mauvais, sachant que moi-méme, je n'ai jamais plu a Dieu en rien de
toute ma vie, mais que je transgresse quotidiennement la loi de Dieu et celle des hommes, et que
des dons que Dieu m'a confiés, certains, je les ai mal utilisés, d'autres, je les ai enterrés. C'est
pourquoi je tremble devant les chatiments qui menacent le serviteur paresseux, a moins que la
miséricorde de Celui qui justifie méme les méchants par Ses jugements ineffables ne me précede,
s'll veut bien la manifester. Telle est ma position. Ce lieu sacré m'a longtemps été cher et précieux,
et maintenant, par la Providence divine, y étant retourné, il est pour moi espérance, joie et «une
couronne de louange» (I Th 2,19), selon les paroles du divin Paul. Et moi, aprés avoir pris un répit
face aux calamités qui s'abattaient sur la patrie, je suis venu ici, et plus que quiconque peut-étre,
j'ai partagé les soucis et les peines de chacun, demeurant longtemps le seul prisonnier de tout.
C'est dans l'espoir d'un véritable repentir que je console mon &me, qui a besoin d'une grande
purification, purification que, avec l'aide de Dieu, on ne peut plus trouver ni obtenir ailleurs. Je vous
considére tous, ainsi que les freres des autres monastéres, comme des hommes saints, et j'en
suis convaincu. N'ayant rien a vous reprocher, je vous ai dit ceci : mais vous savez tous combien
Paul est béni et se glorifie dans le Seigneur d'avoir acheveé sa course, d'avoir gardé la foi, et que la
couronne de justice I'attend déja du Juge juste. Et aussi comment il craint, en préchant aux autres,
de devenir lui-méme insignifiant, et craint et tremble que sa démarche ne soit vaine, et aprés de
nombreuses luttes de ce genre, il se met encore a I'épreuve avec cette appréhension essentielle
mentionnée précédemment. Il n'est donc pas surprenant que moi aussi, dans mon zéle pour de
plus grandes bénédictions, je vous insuffle cette crainte. Ou plutdt, ce coureur céleste et témoin
des choses ineffables doit lui-méme vous insuffler cette crainte, qu'il considérait comme bénéfique
pour lui-méme et capable de produire les résultats les plus beaux et les plus agréables a Dieu.
Tout en vous félicitant et en me réjouissant avec vous de votre zéle dans le domaine de la vertu et
de l'accomplissement ordonné des lois divines, je souhaite accroitre en vous ce zéle a I'égard des
vertus dans lesquelles vous vous efforcez actuellement, afin que vous vous montriez encore plus
diligents, et que, la ou vous manquez, vous complétiez avec plus de soin, en utilisant sagement
I'occasion présente (ou : le temps présent); Car nous ne savons pas «ce qu’un jour peut apporter»,
ni pour la vie de chacun de nous, ni pour les événements qui concernent 'ensemble du reste des
chrétiens. Et en tant que président de ce concile, tant pour ceux qui sont présents ici que pour les
fréres absents, j'ajoute ceci, ou plutét, je cite ici les paroles des apbtres :

12. Voici, freres, «la forme de ce monde passe»;* le temps de la fin est proche, pour
chacun individuellement et pour tous. «Humilions-nous donc sous la puissante main de Dieu, afin
gu'’il nous reléve a temps, en nous déchargeant sur lui de toutes nos souffrances, car il prend soin
de nous.» «Méme si nous sommes outragés», méme maintenant «au nom du Christ», avec tous

7



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

les chrétiens, considérons-nous comme «bienheureux», et n"ayons donc pas honte, nous autres
chrétiens, qui souffrons souvent (persécution des infidéles), mais «souffrons selon la volonté de
Dieu, afin de recommander nos ames au Créateur pour le bieny; et dans I'oppression que nous
subissons contre notre gré, endurons-la volontairement, et transformons sagement le besoin en
vertu; «Mais Dieu est fidéle, et il ne permettra pas que nous soyons tentés au-dela de nos forcesy;
mais nous nous retenons volontairement, car «étroite est la porte et resserré le chemin qui méne a
la vie éternelle» et il est impossible d’entrer dans le repos éternel sans passer par la souffrance et
la tentation. «Reconnaissons-nous donc selon la chair, mais vivons selon I'Esprit, car celui qui a
souffert dans la chair en a fini avec le péché.» «Ayons un amour zélé les uns pour les autres, car
I'amour couvre une multitude de péchés»; puisqu’il y a beaucoup de fruits de 'amour, recherchons
le plus grand d’entre eux : la miséricorde. Si tu n’as rien, verse au moins une larme sur le malheur
de ton frére, en faisant preuve de compassion et de tristesse. |l serait préférable de dire : si vous
n’étes pas en mesure de manifester 'une des sept formes de miséricorde relatives aux besoins
corporels, c’est-a-dire nourrir 'affamé, donner a boire a I'assoiffé, vétir celui qui est nu, accueillir
I'étranger, visiter le malade, racheter un captif ou enterrer le mort, mais que vous pouvez, bien s(r,
manifester 'une des formes de miséricorde spirituelle correspondantes, il serait préférable de dire :
si vous le souhaitez, vous pouvez toutes les accomplir : instruire celui qui est ignorant, conseiller
celui qui hésite, consoler celui qui est affligé, instruire le pécheur, pardonner a celui qui a offensé,
supporter les rudes et les durs, prier pour tous.®® Cela ne requiert aucune dépense monétaire, mais
peut étre donné du trésor de I'amour, accessible a tous par nature; cela ne nécessite pas de
grande préparation, mais, si vous le souhaitez, peut étre donné de ce que vous avez a disposition;
et plus c’est accessible, plus c’est essentiel : car ce qui est donné (en soutien spirituel) est plus
précieux (que l'aide selon la chair). Car il s'agit d'un don spirituel, qui par nature transcende les
besoins corporels, et I'aide apportée dans ce cas est d'autant plus précieuse que I'ame vaut plus
que le corps.

13. Confessons chaque jour a Dieu, qui voit tous nos péchés quotidiens; confessons-les
aussi aux médecins humains (péres spirituels), qui ont de Dieu, par l'intermédiaire de I'Eglise, le
don de guérison, certains d’entre eux purifiant une plaie purulente guérie extérieurement, le faisant
a l'aide de médicaments et de bandages, contrairement a d’autres qui, utilisant des mesures moins
décisives, laissent nos plaies s’enflammer; confessons sans cesse, car nous péchons sans cesse;
Car I'ennemi de notre salut nous tend sans cesse de nombreux pieges : dans nos pensées, dans
nos sentiments, dans notre langue, dans notre nourriture, dans nos vétements, dans nos soucis,
dans notre insouciance, dans notre oisiveté, dans nos travaux, dans nos peines, dans nos plaisirs,
dans nos silences, dans nos activités, dans notre direction, dans notre obéissance, dans la
lumiere, dans les ténébres, dans nos réves, dans notre veille, a droite comme a gauche. Apres
avoir reconnu le péché et la blessure qu’il engendre, nous devons nous hater aussitdt vers le
reméde de la confession. Que ceux qui se confessent gardent les péchés de leur frere secrets
avec toute la diligence requise, et ce, bien plus que les avares qui enterrent leur or. QU'ils ne
révélent ni ouvertement ni par la moindre allusion la blessure de leur frére qui leur a été confiée;
car le sang de cette ame sera redemandé a celui qui ose le faire, ou plutét, le sang de toutes les
ames sera redemandé a celui qui le fait. Parce que la loquacité de ceux qu'on appelle
«confesseurs» a conduit beaucoup a fuir le reméde de la confession, de sorte qu'aujourd’hui,
parmi les chrétiens, la grande bénédiction de la confession est soit accomplie tant bien que mal,
soit pas du tout; mais, comme le dit le proverbe, Dieu n'oublie jamais rien, mais Il relégue le péché
d'un homme a l'oubli lorsque celui-ci se tourne invariablement vers Lui par le repentir et la
confession; de méme, celui qui entend la confession doit a plus forte raison reléguer les fautes de
son frere a I'oubli, afin que, lorsqu'il est réprimandé, il ne rapporte rien de ce que son frére a dit en
confession, ni ne le condamne en son dme, reconnaissant qu'étant un homme, il y est lui-méme
soumis, et aussi que celui qui préserve le secret de la confession de son fréere et est prét a mourir
pour le préserver, s'il le faut, a une place parmi les martyrs, tandis que celui qui ne le préserve pas
est un traitre comme Judas; Celui qui porte atteinte au sacrement de I'Eglise humilie et attriste
ainsi le doux Jésus, qui, par ce sacrement, sauve les croyants et qui «n’est pas venu appeler les
justes, mais les pécheurs a la repentance». Avant tout, que chacun de nous, ayant réprimé en
nous les mouvements mauvais, se réconcilie avec Dieu, qui, aussitdét réconcilié avec ceux qui se
sont détournés du mal, leur montrera aussi le chemin de la purification de la souillure du péché.

14. «Ne modifions pas les limites anciennes fixées par nos peéres»,* qui sont
manifestement bénéfiques a ceux qui les observent et manifestement nuisibles a ceux qui les
transgressent, et dont la transgression entraine d’innombrables tentations et la colére de Dieu, qui
veille sur la maniere dont nous accomplissons son commandement d’amour fraternel;* si méme
les patriarches, par leurs lettres, ont renforcé les préoccupations paternelles concernant les

8



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

pénitences, y étant soumis par I'esprit de sollicitude paternelle, quel espoir de salut peut-il y avoir
pour ceux qui les méprisent ? Et aprés cela, comment ne pas nous attendre a des tentations (des
circonstances difficiles) venant de Dieu, des hommes et de toute la création ? Avant tout,
préservons inviolablement notre rang sacré. Car parmi les premiéres causes des malheurs des
chrétiens figurait aussi le fait que certains, par appat du gain ou par honneur, s'arrogeaient cette
haute position, ou, I'ayant recue indignement, ou aprés l'avoir regue, chutaient, tandis que d'autres,
bien que péchant souvent plus honteusement, décidaient néanmoins d'accomplir des rites sacrés
et ne se défrochaient pas, et ceux qui reconnaissaient qu'ils étaient tels ne les en empéchaient pas
et les traitaient comme des participants aux rites sacrés. Accomplissons avec diligence les
services institués pour Dieu : «Maudit soit celui qui fait I'oeuvre du Seigneur avec négligence », dit-
on; et encore : «Quiconque fait 'ceuvre de Dieu avec négligence mourra ». Accomplissons
pieusement le service de Dieu, non par servilité envers la coutume, non par respect pour ceux qui
nous entourent, mais comme un devoir envers Dieu seul, comme s’il scrutait notre étre intérieur et
jugeait si nous nous tenons devant lui seulement physiquement, ou si nous accomplissons chacun
de nos services de tout notre coeur et si nous le regardons intensément avec les yeux de notre
ame, et, comme nous avons coutume de le chanter souvent : «Debout dans le temple de ta gloire,
nous avons l'impression d’étre au ciel.» En d’autres termes, I'onction de Dieu, que vous avez
recue par ses disciples, demeure en vous, et vous n‘avez besoin de personne pour vous
enseigner, car cette onction elle-méme vous enseigne toutes choses, et vous demeurez en elle.
Par conséquent, en suivant cela et en gardant respectueusement conscience des lois de Dieu,
nous saurons parfaitement comment nous, qui sommes en position d'autorité, devons prendre soin
de nos subordonnés, comment nous autres devons nous soumettre aux pasteurs, ce que nous
devons donner a la chair et ce que nous devons donner a l'esprit, ce a quoi nous devons préter
attention parmi ceux qui font partie de notre vie personnelle, et ce que nous devons nous efforcer
d'unir au général, avec lequel, une fois unis, notre vie personnelle sera bien organisée. Nous
saurons aussi comment aimer notre prochain comme nous-mémes et comment aimer Dieu plus
que le monde entier. Car, selon la loi naturelle, chacun de nous, comme les autres, a été livré a la
nature, mais selon la régle de la vie évangélique que Jésus nous a donnée, tout est accessible a
ceux qui veulent s'y consacrer, et aucun enseignement ne manque. Ainsi en est-il; c'est pourquoi,
dans nos pensées, nos paroles et nos actes, chacun de nous suivra et assimilera les canons.
Vivons désormais dignes de la promesse et de I'appel; et alors, lorsque la Puissance de l'onction,
I'Espérance de notre salut, notre doux Jésus, apparaitra dans la gloire, nous aurons de l'assurance
et n'aurons pas honte de son retour. Cependant, tant que nous sommes unis a cette poussiere
(notre corps), nous ne serons pas privés de la sollicitude de Dieu a notre égard en tous points, et il
ne nous abandonne pas dans les profondeurs de la tentation. Nous avons regu de Dieu la grace
de la patience dans notre épreuve, d'ou découle I'espérance confirmée de la vie éternelle, qui
sera...



