Georges Curtesius Scholarius

SECRMON SUR LADDONDCIATION
Oc LA TRES SAIDTE MERE O Oicu !

1. En vérité, toute créature vivante possede un amour inné de la vie et de I'existence, bien
que certaines n'en soient pas conscientes au méme degré et que d'autres ne puissent manifester
cette joie. Mais I'nomme se réjouit tellement plus de la vie qu'il est impossible que cela demeure
caché. Supérieur a tous les autres et, pour résumer, «un peu inférieur aux anges» (Ps 8,5), il vit
avec une joie plus grande encore. Ainsi, en tout temps, non seulement lorsqu'il jouit de I'aisance et
du confort, mais aussi lorsqu'il est confronté a l'adversité, 'homme manifeste sa joie de vivre
innée. Car, pour subsister et se nourrir, il faut fournir un labeur considérable. Il convient toutefois
de noter que beaucoup travaillent au-dela du nécessaire, comme s'ils devaient obtenir des
bénédictions éternelles ou comme s'ils avaient un besoin personnel de ce dont tous les hommes
jouissent également. Ainsi, le fait qu'une personne célébre chaque année le jour de sa naissance,
celui ou elle est devenue un étre vivant, témoigne de sa joie de vivre. Aujourd'hui, chacun de nous
célébre son anniversaire simplement en souvenir de ce jour, le passant dans une joie profonde et
des sentiments pieux liés a ce souvenir. Car il fut un temps ou, a linstar de nombreux autres
peuples (paiens), nous ne considérions nullement ce jour comme insignifiant; chacun lui était
entiérement dévoué et I'honorait de tout son cceur, y consacrant de grands efforts et s'y préparant
longtemps a l'avance, comme pour une féte merveilleuse. Mais le temps, dans sa bienveillance, a
mis fin a ces excés. Cependant, la vénération de ce jour est restée tout aussi forte parmi les
classes populaires que les classes aisées. Ainsi, il est évident que cette qualité générale et cet
instinct de vivre sont particulierement inhérents a I'étre humain, inscrits en lui par la nature. Il est
donc agréable pour I'étre humain de simplement vivre et exister. Mais celui qui méne une vie
heureuse ne profiterait-il pas davantage de la vie ? Et cette vie éternelle, si divine et sublime, que
I'on pourrait qualifier d'«agréable» au sens véritable du terme, n'est-elle pas plus douce, pour ceux
qui la comparent a cette vie présente, si difficile et dégradée, que cette vie présente qui s'achéve
si vite ? Si toutefois le fait méme de vivre nous pousse a honorer avec tant de soin le jour de notre
naissance, alors, en toute équité, ne devrions-nous pas honorer avec encore plus de sacralité ce
jour qui nous a rendu I'héritage du Pére, contre lequel celui qui lui était hostile en premier lieu (ou a
cela) a comploté; le jour qui nous a ouvert le Ciel et la demeure céleste, un destin presque scellé
dés les origines de I'humanité. (et ne devrions-nous pas le faire), a moins que quelqu'un ne
considére qu'en se réjouissant de choses mineures, les plus grandes bénédictions devraient étre
ignorées et que, considérant la vie, le beau mode de vie, comme le bien supréme, (ne devraient)
pas étre valorisées a un tel degré.

2. Ainsi, puisque nous devons nous réjouir bien davantage de ces choses, y trouver du
plaisir et célébrer le jour qui les a annoncées, et puisque quelqu'un a posé pour nous les
fondements de telles bénédictions, il mérite d'étre estimé et honoré de toutes nos forces et de
recevoir les plus grandes actions de grace, ce a quoi aucun homme sensé ne s'opposerait, alors (il
faut reconnaitre qu'aprés Dieu, il n'y a pas de Bien plus exalté ni de Cause plus éminente que la
Vierge, de méme qu'il n'y a pas de commencement plus immédiat que ce Jour que le jour présent
(c'est-a-dire la féte de I'Annonciation) symbolise : car se dépouiller de la tunique de I'esclavage et
revétir la toge de l'adoption, ne plus étre soumis au chatiment, mais recevoir des couronnes,
quitter la terre, monter au Ciel, échapper aux chaines de l'oppresseur, s'approcher de la Table du
Seigneur et, en méme temps, participer a toutes les plus grandes bénédictions — tout cela, «la
Mére du Verbe en a posé les fondements, pour ainsi dire, a partir d'un certain point, c'est-a-dire a
partir de ce jour» En conséquence, nous devons toujours honorer la Vierge en paroles et en actes;
et pour les graces qu'elle nous accorde et dont nous avons bénéficié, nous devons lui rendre
grace plus que toute autre chose, et ce, tout au long de notre vie. Non seulement parce que les
graces dont elle a, des le commencement, comblé la nature humaine sont grandes et nombreuses,
de sorte que nul, méme en s'efforcant toute sa vie d'observer ce qui lui est d{, ne saurait lui
exprimer une gratitude suffisante; de plus, il serait monstrueux que quiconque, jouissant du mérite

1 Ce sermon est le premier parmi les sermons conservés de saint Gennade Il (Georges)
Scholarius, patriarche de Constantinople, publié par Mgr Jugi. Il fut prononcé, selon son éditeur,
le 25 mars 1437. Ce fut un moment solennel, dans les appartements royaux, en présence du tsar
Jean VIl Paléologue et du Sénat tout entier, comme d'autres sermons de son époque, alors
considérée comme celle de la cour impériale. A cette époque, saint Gennade était encore un laic,
un philosophe et un aristocrate occupant de hautes fonctions gouvernementales. Il était alors
relativement jeune.



Georges Curtesius Scholarius

des bienfaits qui en découlent, ne le fasse pas de son plein gré, méme selon ses forces et
considérant qu'il est de son devoir de tout accomplir; mais aussi parce qu'elle ne cesse jamais de
nous accorder des bienfaits, il serait injuste et ignoble de limiter sa vénération a certains moments
précis, alors qu'elle ne fixe aucune limite & ses dons. De sorte que, aprés lui avoir rendu grace une
fois, et méme modestement, nous nous en contentions, car, voici, la Vierge, n'ayant pas Elle nous
a prodigué des bienfaits une seule fois, et s'est arrétée la. Mais elle est devenue pour nous un
trésor de bénédictions et une source intarissable de dons, si bien que les graces émanant d'Elle
sont devenues comme une énigme : car, pour chaque génération, par sa propre puissance, Elle a
touché les portes de la vie de chacun. Ainsi, comme un enfant recoit sa nature de son parent, de
méme, selon Elle, de génération en génération, nous pouvons participer aux graces (dons de
Dieu). Il était tout aussi nécessaire que ceux qui recevaient ne soient pas dépourvus de beauté, et
que ceux qui grandissaient, qui n'étaient pas encore purifies, aient suffisamment de pureté pour
acquérir I'assurance devant Dieu. Car c'est ainsi que s'accomplit le progrés spirituel de chacun, et
ce progrés est accompli par la puissance de la grace (miséricorde) qui émane de la Vierge pour
chacun individuellement, et se déroule de maniére tout a fait personnelle, comme si personne
avant lui n'avait été jugé digne de cette grace. Ainsi, non seulement Elle a pourvu a nos besoins
dés le commencement, mais elle ne s'est pas contentée de nous les donner. Elle nous comble de
bienfaits, au-dela desquels il est impossible de souhaiter mieux, mais elle fait aussi preuve d'une
sollicitude toujours renouvelée; elle ouvre les portes du Royaume a chacun de ceux qui regoivent
sa grace, avec une telle beauté, comme si son ministére tout entier se résumait a cela. Si,
toutefois, elle continue de prodiguer des bienfaits, communs a tous et personnels a chacun, n'est-il
pas nécessaire, de notre part, d'ajouter nos propres louanges a ses louanges publiques ? De
composer et, en toute occasion, de lui offrir nos propres louanges ? Je crois, et j'en suis
absolument certain, que si nous devons rechercher dans la vie quelque chose que nous aurions
préféré, que nous serions préts a considérer comme le plus beau, a poursuivre et a ne rien
négliger pour l'atteindre, alors j'admets qu'il est impossible de trouver quoi que ce soit de plus
excellent que ce qui est attribué a la Vierge ; et nous devons faire preuve de diligence et de désir
de la remercier par tous les moyens a notre disposition.

3. Ainsi, comme je l'ai dit plus haut, le temps est toujours propice a la réflexion sur la
Vierge. A cet égard seulement, nous ne devons ni suivre le principe indiqué par les Sages
(Salomon, qui dit que toute chose a son temps, Ec 3,1), ni rechercher un moment particulier pour
la réflexion. Mais aujourd'hui, jour qui a réconcilié le Seigneur avec nous, qui nous a confié la
protection de la Vierge et qui a posé pour nous le commencement d'un bonheur inespeéré, qui a
ordonné (ou «orné») cette vie et ouvert la jouissance de la vie future a ceux qui veulent I'admirer,
ce jour mérite d'étre honoré d'autant plus par des paroles, des applaudissements, des
réjouissances et toutes autres manifestations de joie, afin de corriger notre maniére de vivre et
d'élever notre disposition spirituelle, pour le développement des vertus qui nous animent et, en
méme temps, pour notre propre bien. Car, bien sir, la Vierge se réjouit de tout cela, et de ce qui lui
est le plus cher, elle embrasse (accepte) (notre) offrande, méme la plus modeste, mais a la
mesure de la générosité de celui qui la fait. Elle ne se réjouit pas pour elle-méme d'accepter les
dons d'autrui, ni méme les éloges qu'elle regoit (car elle n'a pas plus besoin des présents que les
rayons du soleil, pourrait-on dire, n'ont besoin des lampes allumées sur terre pour briller
davantage), mais elle désire que ceux qui ont bénéficié de sa gréce se souviennent toujours de
ses dons et, de leur cété, s'efforcent de les lui rendre. Elle le désire comme par crainte que ceux
qui corrompent les sages par leur folie ne restent pas cachés, qu'ils ne subissent pas un chatiment
pour leur ingratitude et que, par conséquent, I'ceuvre de service et d'amour qu'ils lui doivent ne
s'affaiblisse. Et voyez, en toute justice, Elle peut leur apporter un grand bienfait par cela, car il faut
ici prendre en compte a la fois la dignité premiére (des Premiéres Créées), et la transgression (de
leur commandement de Dieu), et celui qui les y a incités (le diable), et, comme on I'appellerait, le
chatiment humain (de Dieu, infligé a I'hnomme), puis la compassion du Seigneur (envers nous) et la
vertu de la Vierge, et tout ce qui s'y rapporte, et I'une (a savoir, la vertu) doit étre aimée, et 'autre
(a savaoir, le péché) doit étre hai avec son pére (le diable), et quelque chose — a préserver par tous
les moyens, et, vraiment, a glorifier pour cela Celui qui nous a montré un si grand amour pour
I'humanité, et un autre, voyez, a un degré si beau et qu'il ne peut étre surpassé, a louer dans les
chants et, autant qu'on en a la force, a bien connaitre la vertu et a la suivre en tout. La Vierge
désire donc que nous prenions soin de tout cela, et il est impossible que ceux qui, a bien des
égards, nous sont supérieurs ne s'acquittent pas pleinement de cette tache; mais elle permet le
reste, afin que, la servant et I'nonorant, ils soient acceptables et participent aux sacrements, et elle
accepte avec grace de chacun d'eux leurs paroles (louables), bien que I'essence méme de ces
sacrements et leur signification, comme tous ses dons gracieux, soient si au-dela des limites de la

2



Georges Curtesius Scholarius

compréhension qu'il est impossible de les exprimer, et la hauteur de sa vertu est impossible a
saisir.

4. Par consequent, le présent discours, compte tenu de cet état de choses, se doit lui aussi
de s'adapter aux circonstances : car on ne saurait trouver matiére a employer des mots qui en sont
dépourvus, ni justifier I'audace d'une telle entreprise, lorsque la grandeur du sujet dépasse tous les
mots et que I'acte n'est que la simple impulsion de celui qui le tente, bien que Celle qui le recoit
surpasse tous les hommes par son amour de I'humanité, étant devenue, aussi fidélement que
possible, a I'image de I'Amant du Genése (Dieu). Je voudrais maintenant, soit dit en passant, me
comparer a une priére afin que mon esprit soit éclairé par Elle, ma langue sanctifiée, et qu'Elle
contribue a notre entreprise par la force qui nous a été donnée, afin que non seulement en relation
avec Elle-méme, mais aussi avec tout ce qui La concerne, le discours puisse étre et étre
pleinement révélé. Et qui, s'il était résolu a rendre grace personnellement au Seigneur commun,
pourrait le faire sinon Sa Mére ? Accomplir cela ne serait, bien sar, ni facile ni convenable; Mais il
ne faut pas, en faisant I'un, négliger l'autre, et, en louant la Vierge, il faut proclamer a la fois la
puissance de Dieu et son amour pour I'humanité; et ayant cela pour théme, il faut en méme temps
la louer (c'est-a-dire la Mére de Dieu et la Vierge Marie toujours vierge), car, en vérité, la Vierge
n'aurait pu accomplir cela si Dieu n'avait pas désiré, par elle, sauver I'hnumanité® et ne s'était pas
préparé d'abord (ou : d'en haut), comme I'exigeait son service, et, avec son aide, manifester la
puissance divine et réaliser son dessein, d'une part en l'utilisant comme un instrument, et d'autre
part, non moins comme la Participante elle-méme (orig. - Coupable), qui désirait et avait soif
ardemment de la libération du genre humain. Je pense que si nous voulons nous souvenir de tout
ce qui nous concerne, depuis le tout début de toute chose, alors nous ne donnerons a personne
de raison de nous reprocher quoi que ce soit, et ce sera méme un plaisir de nous souvenir de
nombre de ces malheurs qui nous sont arrivés et dont nous avons été libérés, ce qui nous fortifiera
également. Il est donc naturel que nos paroles soient plus agréables a nos auditeurs, car elles ont
été inspirées par Dieu et par la Bonté infinie et supérieure, et qu'elles révélent davantage le sens
de ce jour (la féte).

5. Il fut un temps ou tout ce qui existe aujourd'hui dans le monde n'existait pas, seul Dieu
existait, et je le dis en tenant compte de la faiblesse humaine et des limites de notre langage. Lui,
étant la nature méme du Bien et I'Abime insondable de la Bonté, bien qu'infiniment puissant et
inaccessible a tous par Sa nature divine, a daigné répandre Sa bonté aussi sur les autres, et non
seulement étre le seul Bien, mais aussi la révéler : non parce qu'll en avait Lui-méme besoin — car
Il est souverain et n'agit jamais par nécessité — mais parce que cela était nécessaire a ceux qui
devaient passer du néant a I'étre : de sorte qu'll n'aurait pas produit le commencement, en soi et
avec tout ce qui s'y rapporte, s'll n'avait pas été mi par sa Bonté. C'est pourquoi Il crée ce monde
visible et les étres incorporels, qu'ils aient existé auparavant ou qu'ils existent simultanément avec
Lui. Il ne le fait pas en ce sens qu'll I'aurait préalablement congu ou voulu et qu'll aurait ensuite eu
le pouvoir de le réaliser (car Sa puissance n'est pas imparfaite et Sa volonté est sans défaut),’
mais |l est toujours capable d'accomplir immédiatement ce qu'll a voulu, et c'est pourquoi Il I'a fait
lorsqu'll a vu le moment opportun ; car il n'est pas impossible que le désir toujours présent de créer
aille de pair avec le désir de réaliser ensuite. C'est pourquoi Il a jugé préférable de faire advenir
toute chose. Mais pourquoi donc ? Il est absolument impossible de le savoir, et méme chercher la
cause de cela est une entreprise totalement vaine, sous peine de passer pour fou, puisque les
causes de tous les autres objets peuvent nous étre expliquées lorsque nous combinons et utilisons
des principes généralement reconnus, méme si, néanmoins, notre connaissance de cela n'atteint
pas la parfaite compréhension. Mais lorsque nous raisonnons sur la connaissance et la volonté
divines, qui, par leur profondeur et leur ampleur, dépassent les capacités de la conscience, alors le
sujet est déja au-dela de la compréhension, et une personne raisonnable ne cherchera méme pas
a l'expliquer.

6. C'est pourquoi, en vérité, Il désirait que la nature purement incorporelle des anges,
totalement étrangére a la matiére, serve la création; Elle apparut aussitét en une multitude
immuable, surpassant, je crois, le nombre des ames humaines, autant que la sphére englobant le
monde (c’est-a-dire l'univers entier) surpasse en grandeur les autres corps célestes : car, comme
pour les corps quant a la taille, il devait y avoir une certaine supériorité pour I'incorporel quant a la
multitude : ayant recu une nature rationnelle et spirituelle, la nature incorporelle regut en méme
temps le bénéfice (don) du libre arbitre; puis (parce que le libre arbitre dans une si grande
multitude ne servait pas le bénéfice de tous)7 le plus haut des anges, dans son audace, désira
étre égal a Dieu, et désira étre égal a Dieu non selon I'égalité de nature (car cela est absolument
impossible méme a penser),8 mais selon une certaine similitude de puissance, puis en ce qui
concerne la béatitude et la perfection extréme, qu’il devait alors recevoir comme un don pour son

3



Georges Curtesius Scholarius

obéissance a Dieu; Mais il s'est cru autorisé a abuser de son pouvoir et espérait, gradce aux dons
que lui conférait sa nature, s'emparer par lui-méme de cette gloire, qu'il ne pouvait obtenir qu'en la
recevant comme un don de Dieu. Ainsi, rendu follement par son orgueil, il fut plus honteusement
encore privé de cette gloire; et nombre d'anges, de rang inférieur, tombérent avec lui, corrompus
non par nécessité, mais comme par une sorte de folie. Ainsi naquit une horde perverse, une
multitude d'hommes monstrueux et impies. lls se détournérent de Dieu et, au lieu de la lumiére, ils
devinrent ténébres, leur esprit s'obscurcissant et leur volonté pervertie. C'est pourquoi, s'étant
détournés de la plénitude de la Vérité, ils sombrérent dans l'instabilité du mensonge. lIs recurent
cet air empli de ténébres comme lieu de leur chatiment, afin que, par le service des bons anges et
par le tourment des maux, les affaires humaines soient gouvernées et que le mal du péché, qui a
détruit toute vie, ne demeure pas dans l'ignorance générale. Mais le temps viendra ou, pour leur
méchanceté, ils recevront I'enfer comme part, qu'ils hériteront avec leurs semblables, et ou ils
recevront leur rétribution.

7. 1l en va de méme des anges. Puisqu'il était nécessaire que I'homme soit créé, le temps
de sa création ne suivit pas I'ordre de la création naturelle, mais, étant par nature subordonné aux
anges, il fut créé en dernier. Car il était nécessaire que, tandis que le ciel et la terre, les plantes et
les animaux, et tout ce qui fut congu pour 'homme — plus par honneur que par nécessité —
existaient déja, 'nomme vienne lui aussi au monde, suivant tout ce qui avait été préparé pour son
usage. Et que la créature de chair orne la vie humaine et lui soit entierement liée, je crois que cela
n'échappe a personne d'intelligence. Par exemple, les mouvements des cieux servent chacun de
la naissance a la mort, tandis que d'autres choses ont pour finalité le service de I'homme et sont
instituées pour lui. Si, toutefois, beaucoup de choses dépassent les limites des besoins humains,
cela ne doit pas surprendre : car le corps humain, comme chacun peut le constater, n'est pas
seulement construit pour répondre a ses besoins, mais porte aussi en lui des traits de beauté. De
méme, la Puissance infinie ne saurait étre confinée a des limites, comme si elle n'agissait que par
nécessité, a l'instar de ce qui se manifeste chez les hommes dans leur créativité. Ainsi, Dieu crée
I'hnomme en dernier lieu, comme une sorte de centre de toute chose, en lequel I'univers entier se
concentre et se représente dans tous ses éléments, tout comme la terre, a son tour, représente le
centre du monde entier. Et Dieu compose 'homme de corps et d'ame — différents éléments unis en
un seul; il serait plus juste de dire : «idées» mélées a la matiére des éléments, complétant ainsi
I'homme, comme une certaine «espéce» qui leur est commune, et mélant en lui les éléments
charnels aux éléments incorporels, et I'élément sensuel et animal aux éléments rationnels et
spirituels, de sorte que I'ame insuffle la vie au corps formé et partage avec lui la beauté qui lui est
inhérente, et qu'en retour, elle pourvoit I'&me qui I'habite de la connaissance des choses sensibles
et connexes, connaissance qu'elle ne pourrait recevoir par le seul corps. Ainsi, tout en vivant sur
terre, 'homme pouvait s'élever dans le monde supérieur : jouir de la beauté des choses sensibles,
communier avec le monde spirituel et se réjouir en méme temps de toutes les choses visibles;
puis, les ayant comparées a la jouissance spirituelle, les laisser de cété et diriger toute son
attention vers les bénédictions spirituelles, et pour son si beau et sage désir de recevoir des
récompenses de Dieu : et celles-ci étaient des dons plus grands, et pour lesquels il devait rendre
grace a Dieu.

8. Mais que chacun remarque ici aussi l'infinie sagesse du Maitre. Car, voulant mener tout
cela a son terme, Il créa d'abord le ciel et la terre, et avec eux toute la création charnelle, puis Il
institua le temps pour la meilleure de Ses créatures ('homme), démontrant ainsi Sa prééminence
et signifiant la grande autorité, par rapport aux autres, qu'll entendait bientot lui confier. Et ainsi,
ayant daigné donner I'existence a I'homme, Il congoit son &me comme un guide, un conducteur de
char, un timonier, un ceil — j'ose le dire, comme une image certaine de Celui qui I'a créé — et lui
confie un corps qui lui obéit; et c'est a lui d'abord qu'll tend sa main créatrice, révélant en méme
temps la grandeur de son corps par rapport aux autres corps, et plus encore la splendeur et la
gloire de I'ame; et en méme temps, l'instruisant, lui qui avait ainsi été créé : car par la Il lui montra
comment vivre pour que son étre soit en parfaite harmonie. Et comme le corps a été créé pour
I'ame, de méme I'homme, vivant pour elle, doit user des choses en conséquence et ne subvenir
aux besoins de son corps que dans la mesure du nécessaire.

9. Ainsi, Dieu crée d'abord le corps de I'homme, si magnifiquement composé, en toute
harmonie et force, comme il se devait pour celui qui a recu son étre de Dieu et s'est préparé a un
si grand service; car, bien sir, le ciel, la terre et tout ce que la chair avait a offrir, comme autant de
prémices honorables, a celui qui était si bien doté a cet égard. Mais comme cela ne suffisait pas, le
Seigneur lui-méme s'est avancé et a comblé le manque et apporté la contribution, et, en
contrepartie, il offre sa gratitude, destinée a étre utilisée par ceux a qui elle a été donnée, afin que
chaque élément contribuant a la création de I'nomme et qu'il puisse représenter un monde entier

4



Georges Curtesius Scholarius

en miniature. Et voici, la terre contribue la plus grande partie de la matiére; L'eau est également
recue (car elle est «argile» (0 TTNAO’ §));'? le feu et 'air contribuent a I'élément de force le plus
important, a savoir la vie, qui est principalement contenue en eux; puisqu'il est impossible que quoi
que ce soit existe directement sous les éléments opposés l'un a l'autre, la simplicité (intégrité) des
corps célestes existe grace a la consonance qui existe entre eux; de sorte que si quelqu'un disait
que I'hnomme a été créé a partir de ces (quatre) éléments afin que, étant composé d'eux, il sache
tout cela, et non pas qu'il reste dans une ignorance compléte d'eux, il dirait la vérité. Et en créant le
corps humain, Dieu n'a pas seulement voulu qu'il remplisse toutes ses fonctions, mais il I'a aussi
doté de la plus belle disposition et, en méme temps, I'a préparé a toute éventualité : les membres
et les parties du corps, leurs fusions et articulations, leurs connexions entre eux, et la noble
posture droite du corps, et I'ensemble des organes sensoriels, fonctionnant harmonieusement les
uns par rapport aux autres et par rapport a I'état général du corps, et tout le reste, voici, tout ce qui
était nécessaire aux énergies de I'ame, Il le planifie et prépare ainsi en toute chose une demeure
lumineuse (le corps) pour la lumineuse (I'ame). Et en méme temps, Dieu accorde a I'nomme
l'immortalité; mais Il n'a créé immortelle que son ame; |l a donné au corps la capacité de préserver
ce don et d'y étre digne tant que I'dme conserve sa sainteté. Car bien qu'il fit composé en lui-
méme et qu'il devait donc subir une désintégration, et qu'il n'y et rien dans sa nature qui puisse
empécher sa destruction, la puissance infinie du Créateur voulut néanmoins lui accorder I'éternité :
parce que, comme il était 'organe de I'ame, et qu'il ne pouvait en étre autrement - car I'adme, étant
dans le corps, percevait les sensations extérieures regues des organes des sens, il convenait donc
que le corps, dont I'ame devait étre séparée pendant un court laps de temps, soit uni a I'ame
immortelle (et, de ce fait méme, devienne immortel).

10. Il fallait alors lui trouver un lieu digne de son rang, et ce lieu fut le paradis délicieux créé
pour lui, illuminé par un air pur, arrosé de toutes parts par des riviéres intarissables, couronné de
guirlandes de fleurs et d'une beauté éternelle. En somme, c'était un lieu parfait pour un immortel,
cultivable sans effort et dédié uniquement a l'exercice de la nature, ou I'homme pouvait étre
soigneusement protégé et préservé, et se prémunir contre tout mal, de peur que quiconque ne lui
dérobe une si grande richesse. Puisqu'il était nécessaire qu'une multitude d'étres descendent de
lui, et qu'il ne pouvait lui-méme accomplir le dessein de Dieu et engendrer une multitude de
personnes semblables a lui, il regut aussitét un collaborateur créé pour lui, afin qu'ils soient bien
assortis et qu'il soit possible de réunir tous leurs descendants en un seul peuple, comme s'ils
remontaient a une origine commune. Il la créa de sa céte, afin qu'elle ne se rebelle pas, invoquant
I'égalité d'honneur, et, d'autre part, étant entierement soumise a son époux, ne soit pas considérée
comme pire qu'il ne convient & une compagne et a une participante a sa vie. Lorsqu'elle fut unie a
lui, rien ne manqua a la naissance de I'humanité en tant qu'espéce mélée a la matiére, et, en
retour, aucune épreuve douloureuse ne dut étre endurée par une nature ainsi constituée; mais il
était nécessaire qu'elle assimile tout et se perfectionne par elle-méme, afin qu'elle puisse ensuite
se tourner vers la succession a venir, de sorte qu'a tous ses descendants, elle transmette non
seulement sa nature, mais aussi d'autres qualités (ou aptitudes) qui lui sont inhérentes. Or, pour
prouver la sagesse de cette mesure, il était également nécessaire d'établir une loi régissant leur
mode de vie et imposant des obligations aux hommes libres. C'est pourquoi Dieu leur donna une
loi; une loi trés simple, qu'il aurait été difficile d'ignorer ou de ne pas observer et accomplir, mais
qui était laissée a la libre arbitre inscrite en eux. (Car sans libre arbitre, comment pourrait-on
manifester sa libre impulsion a I'égard de quoi que ce soit, ou juger sainement de quoi que ce soit,
si tout était également permis ou, au contraire, interdit ?); en méme temps, il s'agissait de leur
procurer un bonheur supérieur a celui de la nature, ce qui, cependant, est impossible a atteindre
pour ceux qui n'ont ceuvré en rien; et cette loi autorisait la consommation de tous les autres arbres
du Paradis et leur libre usage, mais interdisait seulement la consommation de l'arbre de la
connaissance, qui, pour ceux qui s'en nourrissaient, n'apportait évidemment pas la connaissance
du bien et du mal de maniére égale : car il n'y aurait aucune raison de s'en abstenir, s'ils étaient
pleinement conscients du bienfait de I'obéissance a Celui qui l'avait ordonné; et s'ils souhaitent
s'en servir, il leur deviendra inévitablement d'apprendre par expérience a quoi conduit la
désobéissance (au commandement de Dieu).

11. Tout cela, donné par Dieu, suffisait donc aux semences de notre nature (c’est-a-dire a
nos premiers parents); il était nécessaire qu'ils, tout en accomplissant leur ministére, remplissent le
monde de leur descendance, et, comme I'un d’eux est né du néant et 'autre du néant, de méme,
de ces deux multitudes, se multiplieraient par une méthode de propagation impartiale, n’ayant en
vue que le bien commun; et, en méme temps, ils montreraient leur dévotion au Maitre en
s’attachant fermement a son commandement, et ainsi ils le recevraient comme récompense,
bonheur, et, de la vie charnelle au Paradis, ils s’éléveraient ensuite, naturellement, a la vie

5



Georges Curtesius Scholarius

spirituelle au ciel; et la puissance de Dieu pallierait les limitations du corps pour une telle vie;16 et
ils devaient aider a la génération de leurs descendants et partager leur expérience et d’autres
exemples de prudence, demeurant avec eux au Paradis; et ensuite, ceux-ci aussi, aprés eux,
atteindraient les couronnes (récompenses); et ainsi cela aurait continué sans cesse, aussi
longtemps que des hommes naitraient d’hommes. Oh, quel sort heureux, si riche en bénédictions
nombreuses et grandes, si propice a la prospérité et destiné a mener a la vie la plus parfaite ! Oh,
que de bénédictions étaient présentes alors, et en bien plus grande mesure encore les attendaient
apres eux ! Oh, la vie, en tout insouciante et sereine, semblable a celle des anges ! Car si la vie
est rendue agréable par la possibilité d'étre le moins sujet a la souffrance possible, de n'avoir
besoin de rien qui s'obtienne difficilement; non seulement de vivre libre, mais aussi de régner sur
beaucoup; de posséder la plénitude de la connaissance sur les sujets qui nous sont accessibles;
d'étre avec Dieu et de communiquer avec les étres incorporels (angéliques); « Pour transmettre
aux autres les bienfaits existants et les recevoir eux-mémes en bien plus grande mesure, il en était
ainsi pour eux, et rien ne leur manquait. De méme que dans cette vie qui I'a remplacée, rien
n’échappe au fardeau, de méme, inversement, dans cette vie antérieure (au Paradis), il était
impossible de trouver quoi que ce soit qui ne procure de plaisir.

12. Ainsi, tout était si harmonieux a leur égard. Le diable, cependant, qui, par orgueil, non
seulement se perdit lui-méme, devenant malheureux au lieu d’étre béni, mais devint aussi un
maitre du mal pour les autres et s’opposa au dessein du Créateur (accroissant ainsi sa malice et le
chatiment qui I'attendait),17 voulut faire participer les hommes a sa honte et les priver de la
miséricorde et de la grace de Dieu. Car il lui était insupportable de voir quiconque plus fortuné que
lui, et tandis qu’il avait perdu le ciel et, humilié par son désir de s’élever, vivait dans les ténébres et
'obscurité, ’lhomme est destiné a hériter de ce qui lui est destiné.» (Tourmenté par la haine de
Dieu et I'envie du sort des hommes), il met en ceuvre tous ses plans maléfiques et se sert du
serpent comme instrument de tromperie, et avec son aide il répand le poison de sa malice. Il
s'approche d'abord de la femme, la plus faible, et la tente de deux maniéres, car celle a qui il
s'adresse par la tentation est aussi partagée. Or, les deux tentations ménent au péché : il leur offre
la possibilité d'étre semblables a Dieu et de posséder la sagesse supréme, et les tente aussi de
golter au fruit de l'arbre interdit. Hélas, ils ne reconnaissent ni la tentation ni la tromperie, ils
suivent le conseil d'une béte qui n'éveille pas leurs soupgons (car oserait-elle, dit-il, désobéir au
Seigneur ?). lls désirent volontairement et prématurément devenir comme Dieu, sont inspirés par
le désir de devenir sages, ils cédent a la splendeur et a la beauté de l'arbre (interdit) — choses
qu'ils n'auraient pas dd lls ont empiété sur leur territoire avant méme que le Législateur ne leur ait
donné sa permission. Mais pourquoi s'étendre sur ce sujet ? lls méprisent le commandement de
Dieu, ils suivent le conseil du serpent de tout leur étre, et tombent dans le double péché, ingérant a
la fois dans leur estomac et dans leur volonté ce qu'ils ne devraient pas. Ainsi, rien ne demeure en
eux qui puisse rester pur du péché; le bénéfice de leur position leur est 6té, tout devient confus et
déformé, et de méme tout se détourne de Dieu : l'esprit, s'étant soumis aux instincts
déraisonnables sur lesquels Dieu l'avait placé pour étre le chef et le timonier; le corps, s'étant
approprié l'autorité (sur I'ame) qui ne lui revient nullement; et elle (Eve), donnée comme aide,
s'étant révélée ennemie, non seulement s'est aliénée d'elle-méme (de Dieu), mais a aussi entrainé
son mari dans l'apostasie; et lui (Adam) a oublié sa dignité, s'étant soumis a la faiblesse féminine
et ayant obéi a son ordre, elle sur laquelle il a regu direction.

13. C’est ici que I'on peut pleinement comprendre la sagesse de Dieu. Car, puisqu'il était
nécessaire d’établir une loi pour ceux qui voudraient mener une vie raisonnable, Il a d’abord fortifié
ceux a qui Il en a confié I'observance, afin qu’il leur soit difficile de s’en écarter et qu’aucun
prétexte ne subsiste pour ceux qui la transgressent. Ainsi, Il a établi 'observance de la loi de telle
sorte qu’elle soit parfaitement adaptée a la condition humaine, de sorte que sa transgression
entraine immédiatement la ruine de tout. C’est pourquoi, tant que 'homme connaissait le
commandement, tout allait bien ; mais lorsqu’il le transgressait, il bouleversait I'harmonie qui
régnait en toute chose. En vérité, il n'aurait pas été enclin au péché si son séducteur ne I'y avait
pas incité de toutes ses forces. Mais méme s'il s'était trompé sur sa position vis-a-vis du Seigneur,
au point de ne pas comprendre que le bien qu'il possédait suscitait I'envie a son égard, et de ne
pas réaliser qu'il manquait de respect au Législateur, il aurait di se méfier a la fois du tentateur et
de son épouse, et peser le pour et le contre, voire résister a son insolence. Mais rien de tout cela
ne le retint, aucun grand secours ne put le raisonner, grisé par l'orgueil. L'orgueil est un mal si
profond et s'attaque a tout bien. Il prend la vérité pour fondement, et sur ce fondement il accumule
le mensonge et incite a l'insolence ceux qu'il captive. Ainsi, il dissimule la vérité au regard de
l'orgueilleux, de sorte que son essence méme se révele étre un mensonge. C'est pourquoi ceux
qui mangérent du fruit défendu furent incapables d'ouvrir les yeux. Et bien que les circonstances

6



Georges Curtesius Scholarius

ne se soient pas déroulées entierement selon leur volonté, et qu'il leur fat impossible méme
d'imaginer devenir comme des dieux, Néanmoins, I'amour pour cela était semé en eux par la
nature, et un jour ce désir se serait réalisé de fagon éclatante; mais alors, a force de hate et
d'efforts, ils furent trompés dans leurs espoirs.

14. Ainsi, pour le Malin, selon son désir, I'iniquité des hommes vint a sa rencontre, et il les
prit fermement dans ses filets, dont il s'était auparavant pris lui-méme, et ainsi la tragédie du péché
s'accomplit. Et ainsi vint le temps de se réjouir des malheurs qui frappérent ceux qu'il avait
trompés. Pour eux, ainsi préparés a recevoir la connaissance des conséquences de ce qui s'était
produit, la richesse des bénédictions fut immédiatement transformée en une extréme pauvreté, de
sorte que méme l'espoir du bonheur disparut, mais tout ce qui avait auparavant orné leur vie fut
irremédiablement perdu. Et surtout, ils apprirent les conséquences de leur péché de
désobéissance, de sorte qu'ils le reconnurent et le hairent, voyant la souffrance qu'il leur avait
infligée. Ainsi, ils furent immédiatement chassés de la jouissance du Paradis, un lieu digne de leur
amour. Seuls les désintéressés pouvaient accéder a l'arbre de vie. Celui-ci leur fut interdit, car les
chérubins et I'épée flamboyante, tournoyant dans toutes les directions, leur en interdisaient
formellement I'accés. Car il ne manquait plus que ceux qui étaient si dépourvus de vertu, se
nourrissant des fruits immortels de I'arbre de vie, oisifs sur la terre ! Et la femme, parmi d'autres
souffrances, regut pour lot un accouchement difficile et une position servile vis-a-vis de son mairi,
au lieu de son ancienne égalité avec lui : une position servile parce qu'elle s'était emparée du
pouvoir (lors de la chute), souffrance et douleur — pour sa luxure, n'‘ayant pas trop aime le
désintéressement; car la terre est devenue stérile, il est nécessaire de travailler si I'nomme ne veut
pas périr de faim, car il est devenu impossible de cueillir du Paradis les fruits naturels et sans
effort. Et 'hnomme fut contraint de travailler, et la terre, comme en chatiment de son impudence vis-
a-vis du Seigneur, produit des épines et des chardons au lieu du grain; alors les hommes
subissent le déshonneur dans la terre. lutte de la chair avec I'esprit (c'était la nudité qu'ils ont
vécue apres la chute);26 ils regoivent une sentence de Dieu pour leur péché et sont soumis a une
pénitence amére, de plus, ils recoivent le souvenir de la mort tout au long de leur vie, sachant que,
ayant été créés de la terre, ils doivent retourner a la terre, et au lieu du voile de gloire qui les
couvrait, ils sont maintenant revétus de peaux comme signe de leur mortalité.

15. Or, si ces malheurs s'étaient arrétés a eux seuls, ils auraient tout de méme jeté le
déshonneur sur leur descendance, du fait de leur mauvaise origine, et sur eux-mémes, si, tandis
que leurs enfants prospéraient, ils vivaient dans la misére — et cela aurait été le moindre mal. Mais
voila, comme il est propre a la semence, ils ont transmis a leur descendance non seulement leur
nature, mais aussi ses faiblesses (déficiences), et ainsi le malheur est devenu héréditaire, et la
honte du péché a retombé sur leurs enfants. Et le double mal de ceux qui furent les auteurs de tout
cela consista en ceci : ils se sont abandonnés eux-mémes, mais aussi tous leurs descendants, a la
négligence. Ainsi, ce monde s'est rempli d'hommes qui ont accepté le principe susmentionné et qui
profitent du temps; mais il n'en est pas moins rempli d'impureté ; et 8 mesure que I'humanité s'est
accrue, la mesure du mal (du péché) s'est accrue. Ainsi, lorsque les tribus furent déja formées, les
gens commencérent a s'adonner a des doctrines étranges, voire contradictoires, sans parler de
celles qui étaient contraires aux vraies doctrines (ce qui était le cas de la majorité du peuple). Et
ceux qui semblaient pieux, cependant, ne restaient pas fermes dans la foi, mais tombaient
facilement, méme en de petites occasions, dans la folie d'autrui, et n'agissaient pas comme des
gens pieux, mais par effusion de sang, meurtres et coléres les uns contre les autres, et en méme
temps par toutes les pires voies, ils corrompaient la foi pieuse. lls n'avaient aucune idée du
bonheur supréme, mais certains limitaient le bonheur humain aux plaisirs, d'autres aux honneurs,
d'autres encore a la richesse, et d'autres enfin a telle ou telle chose corruptible. Ce sont la les
germes du péché originel et les fruits correspondant a de telles semences.

16. Ainsi, cette vie se corrompit entierement et alla a I'encontre du dessein de Dieu.
Puisqu'il était nécessaire de quitter ce mode de vie et de passer immédiatement a un autre, un
mode de vie parfait, car tout était bien pire que les conditions de la premiére vie, on peut donc dire
a juste titre, par comparaison, que le mode de vie de cette époque était a tous égards le pire (car
si seulement parmi les élus il paraissait honorable, cependant, dans I'ordre général il était hostile
et déviant de Dieu), alors le mode de vie qui suivit est le meilleur. Ainsi la rétribution suivit
immeédiatement : la terre regut pour lot d'étre le berceau de leurs corps (car ils furent rejetés de
I'arbre de vie, comme s'étant rejetés eux-mémes de I'obéissance due au Meilleur), I'enfer regut les
ames, et une grande multitude de personnes, hélas, furent emprisonnées dans les ténébres les
plus profondes : car, ayant été créés immortels dés le commencement, ils ne pouvaient en aucun
cas étre détruits, et en méme temps il leur était impossible d'échapper aux souffrances de I'enfer,
ils s'enfuirent donc honteusement du Bienfaiteur et de ceux qui s'étaient détournés des

7



Georges Curtesius Scholarius

bénédictions; Et comme s'ils avaient gardé le commandement du Maitre, rien de tout cela ne se
serait produit et ils auraient joui des bénédictions; or, au contraire, ayant consciemment manqué a
leur devoir de reconnaitre (ignoré) le Maitre et s'étant libérés de Son joug bienfaisant, ils se sont
condamnés a la rétribution qui sied au crime (1f] Tovniq) de leur libre arbitre; mieux vaut dire :
comme s'ils étaient restés fidéles au Maitre, il leur aurait été impossible de subir quoi que ce soit
de désagreable; or, au contraire, en s'en éloignant, il leur est devenu impossible de jouir des
bénédictions qui appartiennent a ceux qui Lui sont dévoués.

17. C’est pourquoi, aprés que le péché eut été commis, 'ame et le corps durent en subir
les conséquences, chacun a leur maniére. Dans le premier cas, cela était évident, a savoir en ce
qui concerne le corps ; mais en ce qui concerne le second, a savoir 'dme, je pense que cela
demeurait également caché a tous, sauf a ceux qui souffraient déja. Car il ne faut pas supposer
que 'homme devait payer pour son péché originel et commun (de I'ame et du corps) uniquement
en ce qui concernait 'ame ; mais chaque partie de lui devait supporter individuellement les
conséquences du péché ou de la justice : soit recevoir le bonheur en récompense, soit subir le
chatiment des souffrances de I'enfer. Et cela fut clairement démontré par Celui qui non seulement
participa a la vie, en participant au sang et a la chair, mais porta aussi la mort pour les morts, et
demeura avec puissance en enfer, renversa le régne de l'oppresseur et apparut comme un
Sauveur a ceux qui avaient été si longtemps en esclavage sous son joug. Et si quelqu’'un, amené a
cette vie par Dieu, doté d’intelligence et de discernement, non encore corrompu par le péché
comme le fut le Premier Homme, tourne toute son attention vers la destinée de 'homme et
'étonnante séparation de ses constituants, alors, sans l'aide d’aucun guide, il comprendra
immédiatement la tragédie qui s’est abattue sur 'homme, a savoir le dessein du Créateur,
parfaitement clair dés le commencement, le péché commis par la créature et le chatiment qui allait
suivre — jentends par la les diverses privations de cette vie, puis le calamité extréme — le
démembrement et la division de I'étre tout entier, la désintégration du corps, la honte de 'dme et
les ténébres infernales et 'esclavage de 'homme sous un tyran. Ainsi, jusqu’a ce jour, les dmes de
tous les hommes, séparées de leurs corps, étaient gardées en enfer, et les plus pécheurs d’entre
eux subissaient le méme chatiment que ceux qui, avec leurs corps, avaient achevé leur vie de
maniéere sainte et vénérable. Et ceci parce que la sentence de chatiment était tombée sur tous, et
de méme que la justice de personne parmi les descendants d'Adam n'était assez forte pour sauver
le corps de la mort et le préserver de la corruption, de méme pour affranchir I'ame des souffrances
de l'enfer : car le péché, cause de tous les malheurs, régnait encore dans la nature, et puisque la
cause demeurait, il était impossible aux hommes d'en échapper aux conséquences.

18. Ainsi, la nature humaine, cédant a la folie, s'est enfoncée dans un abime si profond; et,
ayant aimé ce qui était interdit, elle s'est précipitée vers ce qui n'était pas convenable, au lieu de
s'attacher a ce qui I'était. Mais Dieu, dans sa grande bonté, qui l'avait contenue, haissait
véritablement sa perversité, et pourtant il ne permit pas que le chatiment s'abatte immédiatement
sur elle, ni ne daigna retirer la sentence qu'il avait justement prononcée contre elle, mais il
I'épargna, malgré sa corruption par le péché, et de multiples maniéres, il vint a son secours,
compensa son insuffisance, freina sa faiblesse et lui offrit toujours des occasions de se convertir a
ce qui était convenable, et employa tous les moyens par lesquels il entendait a la fois la préserver
et contenir I'assaut du mal. Si toutefois, a cette époque, on constatait quelques actes vertueux
chez certains, il fallait aussi les attribuer a la sollicitude divine. Or, ces actes étaient si rares qu'on
ne pouvait méme pas parler d'une minorité (il s'agissait plutét de cas isolés), et cela ne signifiait
pas que la nature humaine elle-méme fOt corrigée. Le reste de I'humanité demeurait cependant
inchangé dans son péché, malgré l'aide qui lui était apportée, et le mal, établi par la morale et le
temps, était plus fort que tout reméde. Certes, si Dieu l'avait voulu, il lui aurait été facile de changer
leur volonté et de les faire passer aussitdt du mal a la bienveillance ; et de méme qu'ils avaient
eux-mémes introduit le vice, il aurait pu de lui-méme leur insuffler le zéle de la vertu. Toutefois, il
n'était pas convenable que le Bien supréme, en corrigeant la perversion de leur volonté, les prive
de leur libre arbitre, déclare libres les esclaves et exalte des animaux, en rien supérieurs a lui,
comme image de Dieu. C'est comme si, aprés avoir couronné quelqu'un, on lui coupait la téte, ou,
aprés avoir posé une couronne sur la téte de quelqu'un, on le contraignait a un travail servile. Il
était donc parfaitement conforme a la sagesse et a la puissance de Dieu de veiller a ce que la
nature ne soit ni Iésée ni altérée, sans qu'il soit contraint de faire le bien plutdét que le mal, ni de
rapprocher quelqu'un plutdét que de I'éloigner, lui qui, lors de sa création, avait déja conféré
autonomie et libre arbitre. Et il ne lui aurait pas été difficile, s'il I'avait voulu, de la rendre totalement
imperméable au mal. Mais il est clair que la nature elle-méme n'aurait pas souhaité accepter une
telle situation, jugeant préférable de subir le danger plutét que de rester forte, si cette immuabilité
s'accompagnait de tels défauts. Il est vrai que les animaux sont sans péché, sans parler des étres

8



Georges Curtesius Scholarius

inanimés et insensibles : car ils n'ont ni esprit, ni ame, ni discernement, ni volonté susceptible de
pencher d'un c6té ou de l'autre. L'homme, pourtant doté de toutes ces graces, s'est inutilement
engage sur la voie du mal et s'est éloigné de Dieu, qui désirait I'attirer toujours plus prés de lui. Et
pourtant, la nature humaine était supérieure a celle de tous ceux mentionnés précédemment, a tel
point qu'on pourrait se demander : qu'a-t-il donc en commun avec eux ? Quel mot saurait exprimer
sa supériorité ? Or, il était impossible a I'hnomme d'accepter le libre arbitre et, simultanément,
l'immobilité face au péché, car cela n'appartient qu'a Dieu, qui est parfaitement bon, immuable et
inaltérable, puisqu'il est le seul a posséder la perfection de I'autocratie et toutes les graces qui en
découlent; et cela s'applique a tous les autres dans la mesure ou leur nature le leur permet. Si I'on
évoque le bonheur supréme, qui implique nécessairement la nature humaine et l'impossibilité du
changement, alors, premiérement, ceux qui ont atteint une telle gloire ne la posséderont pas par
hasard, ni comme si elle leur était innée, mais par un discernement et un libre arbitre, non par un
mouvement spirituel, mais, pour ainsi dire, par un état stable d'attraction vers le bien. Ensuite, ce
ne sera pas par hasard qu'ils posséderont I'impossibilité de s'incliner vers une autre position et une
autre fermeté, mais ce sera une grace particuliére, supérieure a la nature, qui leur sera donnée et
qui devra participer (cuuTtrapelAf@Bal) a la contemplation et a la gloire supérieures a la nature.
Mais cette grace, et une grace si grande de surcroit, devrait étre accordée a ceux qui n‘ont encore
rien apporté de leur propre chef et qui ne se sont pas montrés dévoués a Dieu — quel fondement
y aurait-il a cela ? Par conséquent, si la nature humaine était dés le départ constituée de telle sorte
qu'elle soit par nature incapable de s'incliner du bien vers une autre position, cela ne lui
correspondrait pas, et cela ne lui serait pas possible.

19. Par conséquent, de méme qu’il n’était pas convenable que la personne humaine soit
honorée dés le commencement par les buts finaux (destinés) — qu’elle devait recevoir en
récompense de sa dévotion — ni de la présenter par nature comme immuable face au mal (car en
ce cas, elle se serait avérée simplement supérieure a la nature de toutes choses, ou encore au
méme niveau que celles qui sont bien pires qu’elle), de méme maintenant (aprés la Chute), il était
beaucoup moins convenable de la ramener de force a Lui, s’étant égarée de son propre gré; car
cela aurait signifié non pas la sauver (ou la préserver), mais la détruire complétement, et alors qu’ll
'avait ornée de bien des maniéres, comme en signe de repentir, la priver de cela,38 et en méme
temps, aprés avoir exalté la liberté de la volonté, humilier sa nature, ce qui aurait été totalement
inconciliable avec le plan de Dieu ou avec eux-mémes (les hommes). Ainsi, il n'était pas de la
volonté du Seigneur de les dominer ou de soumettre leur volonté de cette maniére ; mais par ses
actes, il a montré sa profonde sollicitude et son désir ardent de les sauver, et il les a effectivement
sauvés en tous points, méme si le temps était venu. Ainsi, par l'intermédiaire des prophétes, il a
instruit le peuple et lui a donné des lois, I'a accompagné de miséricorde, I'a averti par des
chatiments, et par des menaces, il I'a retenu, puis I'a apaisé par I'espoir d'un avenir meilleur, et par
des remédes apaisants et sedatifs, il a adouci l'agressivité des médicaments. «Or, Celui qui
connaissait leur péché avant méme leur existence savait qu'aucun de ces moyens ne Lui
permettrait d'obtenir de grands résultats. Pourtant, Il continua d'agir ainsi, punissant et réprimant,
dans une certaine mesure, l'excés du mal, et ne laissant a personne d'excuse (pour l'ignorance
des lois de Dieu). Aprés cela, Il manifesta I'abondance des bénédictions découlant de Sa bonté,
méme si personne n'avait contribué a rien de digne de cela, bien que, méme alors, Il ait
néanmoins eu l'intention de sauver les élus. Car il arrive a ceux qui dominent les autres que,
lorsque l'esprit de ceux qui sont sous leur autorité se corrompt, malgré toutes les mesures qu'ils
ont prises, ils soient impuissants a le corriger, et le mal est incurable. lls se déchargent alors de
leur responsabilité et s'attirent les chatiments les plus extrémes; et personne ne les accuse
d'inhumanité. Et cela vaut pour les hommes, leurs compagnons d'esclavage et ceux qui espérent
que le Juge sera clément envers eux. Car il n'est pas convenable, disent-ils, de faire preuve
d'indulgence envers les plus méchants.» afin qu'ils puissent se divertir et corrompre autrui; mais le
Maitre commun de tous prononga nécessairement un jugement sur ceux qui rejetaient
ouvertement son autorité; et il les épargna méme en ces circonstances et prit soin des ingrats, et
ce qu'ils avaient follement perdu, il le jugea lui-méme, avec humanité, digne de leur étre rendu,
s'ils faisaient preuve d'un minimum de prudence. Mais puisqu'ils ne souhaitaient pas accepter la
richesse de ses miséricordes qui leur étaient offertes et étaient complétement corrompus d'esprit
et de volonté, il ne les abandonna néanmoins pas — comme il était juste — mais leur réserva le seul
reméde et le leur prépara; et ce reméde consistait en sa propre venue et en son réle de guide, non
pas tant par la contrainte que par la disposition a la vertu, en leur offrant un enseignement plus
divin<sup>40</sup> et en le présentant par son propre exemple, a la place de ce qui existait au
commencement, le rituel de la Loi et des Prophétes et les enseignements moins parfaits et
charnels qui étaient nécessaires au début afin que, préparés dans une certaine mesure par eux,

9



Georges Curtesius Scholarius

les hommes puissent voir plus facilement et plus agréablement la Vérité rayonnante et, aprés de
nombreuses et continues des proclamations, accepteraient le Maitre a venir Lui-méme.

20. O combien est grand I'amour du Maitre pour I'humanité ! O quelle compassion, qui
surpasse toute intelligence et toute parole ! O quelle est la profondeur des richesses de sa
sagesse et de sa connaissance, comme le dirait Paul ! (Rom 11,33) Car nous ne devrions pas
nous étonner de sa bonté et de son amour envers les ingrats, qui ne furent pas éteints par I'excés
de leur méchanceté, pas plus que de sa sagesse, révélée par une si grande bienfaisance, et par
laquelle il sut accomplir le salut des hommes et réaliser son plan, qui existait avant tous les
siécles. Mais pourquoi s’en étonner, quand, méme aprés de telles bienfaisances, il tolére ceux qui
péchent et placent leurs plaisirs ignobles au-dessus de sa merveilleuse Iégislation, et les exhorte
sans cesse a la repentance ? Il désire que nul ne péche d’aucune maniére, et si tel n’est pas le
cas et que les hommes persistent a pécher, il désire que le pécheur (au moins) soit guéri de son
péché par la repentance. Cependant, méme en cela, |l tire profit des situations les plus favorables
a 'nomme et prend des mesures pour le contraindre a abandonner le péché, qu'il le veuille ou non.
Dés lors, quelqu'un jugerait-il indigne de Dieu que ceux qui n'ont rien corrigé subissent de sa part
un chatiment sévére ? Celui qui pense ainsi est loin de juger avec justesse, voire loin de peser
sagement toutes les choses divines, car s'il est prét & mettre sur le méme plan ceux qui sont
hostiles (a Dieu) et, au contraire, ceux qui Lui sont dévoués, il laissera le mal impuni : car il
s'écarte également des limites de la Vérité, tant en méprisant la vertu comme étant indigne de
récompense qu'en ne considérant pas le mal comme méritant sa juste rétribution.

21. Et ainsi, ce cri de douleur parvint au Bienheureux de la part de ceux qui, jadis soumis a
Lui, et qui, par leur propre folie, avaient livré leurs corps et leurs &mes a ce qui n'aurait pas dd étre
fait, et avaient ainsi subi des souffrances inimaginables ; et Il entreprit tout pour sauver les perdus
et les ramener clairement a Lui : car cela |l 'avait ordonné dés les temps anciens ; Il entendait
'accomplir aprés que ces temps furent passés, bien sdr, mais pour une raison qui nous est
inconnue (car qui a connu la pensée du Seigneur ? (I Cor 2,16) — dit 'apbtre),43 alors peut-étre
aussi par désir que le mal s’éleve grandement, afin que sa chute soit plus grande, et que ceux qui
seraient sauvés attribuent la miséricorde de leur salut a Lui seul, comprenant ainsi leur
impuissance et sachant par expérience — ce qui était vrai — que ce n’était ni par leur propre vertu ni
par leur sagesse, mais seulement par la compassion de Dieu qu’ils étaient libérés de la honte du
péché. Comment pourrait-il étre impossible de prévoir de longues périodes de temps, plusieurs
générations, et certaines ascensions selon des étapes et un ordre précis, telles que Dieu les a
enseignées, ainsi que I'établissement de la Loi aprés une période de désordre ?<sup>44</sup>
Ensuite, comment pourrait-il étre impossible de permettre aux hommes de s'améliorer par la grace
de la venue du Maitre Supréme en personne ? Comment pourrait-il étre possible de prévoir
d'autres images et signes qui doivent précéder la connaissance de la vérité des objets de la foi, et
la manifestation de la vraie sagesse, révélant la folie ? A moins de supposer que tout cela soit le
fruit du hasard. En particulier, le fait que ce salut ait été décrété pour les derniers temps n'entraine
aucun mal pour ceux qui ont été sauvés aprés tant de temps ; au contraire, il devrait leur apporter
un bienfait plus grand encore. Car lorsque le mal déja déraciné est arraché a la racine, les
hommes seront alors capables de raisonner mieux que s'ils avaient été honorés de telles graces
avant d'avoir suffisamment expié leurs péchés, de les avoir reconnus et condamnés.

22. Or, lorsque les temps furent accomplis, dit Paul, temps que le Seigneur du temps avait
ordonné a cause des malheurs engendrés par la volonté des hommes, le temps n’était plus celui
des ombres ni des images, mais celui des choses elles-mémes, et la nature humaine devait étre
sauvée par tous les moyens et élevée a sa gloire originelle, et tout obstacle a cela devait étre
éliminé. Or, puisque les hommes avaient un double péché : le premier, inhérent a la nature elle-
méme, et le second, le péché individuel de chacun, le premier étant en quelque sorte un
commencement de la corruption successive de chacun, portant du fruit aux semences, et le
second renforcant le premier, et faisant que ceux qui osaient commettre le second et des actes
encore pires, portaient justement aussi la culpabilité du premier (puisque c’était a leur propre
volonté de décider des deux)48 — il était donc nécessaire que I'un et l'autre péché soient placés
hors des limites de la nature humaine (c’est-a-dire qu’ils cessent d’en étre une partie inhérente); et
il était nécessaire de trouver un moyen de guérir ce grave péché, correspondant a cette grave
maladie, car il était impossible d'honorer de I'amitié de Dieu ceux qui portaient encore les marques
de son inimitié, ni de faire participer les impurs a la pureté, ni de permettre a ceux qui étaient
enveloppés dans les ténébres du péché de voir la splendeur de Dieu. Mais contre le péché originel
et commun, que les premiers peuples ont osé commettre et qui est a juste titre imputé a tous ceux
qui leur ont succede, il existait un reméde direct : expier le péché. Ainsi, ceux qui ont trébuché (et
sont tombés dans le péché) de leur plein gré ont participé a cette bonne volonté et, par une justice

10



Georges Curtesius Scholarius

commune, ont guéri la transgression commune de la loi; par l'obéissance, ils ont 6té la
désobéissance et compensé le désir inapproprié par des souffrances volontaires. Cela, bien sdr,
ne suffit pas a libérer la nature humaine de I'accusation d’ingratitude, mais doit devenir une raison
consciente de rechercher la Vérité divine, par laquelle, touchée, Dieu appellerait les perdus. Quant
au péché individuel de chaque homme, ceux qui sont libérés du péché originel et supréme peuvent
aisément le vaincre en eux-mémes avec mépris. Il convenait toutefois qu'ils suivent un certain
mode de vie et un certain ordre, afin que, poursuivant cet objectif, ils fuient le péché et se
conforment a la vertu, y étant incités par les paroles et les actes; car, de méme que la justice
personnelle n'avait pu libérer aucun des peuples d'autrefois du péché commun et des malheurs qui
en découlaient, de méme, aprés l'abolition du péché originel, elle ne profite en rien a ceux qui
vivent dans le péché et qui, par leur licence, détruisent le sens du bien commun. Ainsi, la nature
avait besoin de ces remédes et d'autres encore; mais, par elle-méme, elle était impuissante face a
l'un et a l'autre; d'abord, parce qu'il était impossible a tous les étres vivants, réunis, de s'acquitter
de la dette commune, et encore moins aux générations passées et futures de le faire avec eux, car
il était également nécessaire de montrer a tous que le printemps de la liberté était arrivé et que le
Maitre commun avait ordonné de les sauver; Il était impossible que quiconque souhaite assumer
seul le remboursement de la dette commune, ce qui constituerait assurément un acte de grande
philanthropie, ou que celui qui le souhaite puisse a lui seul porter la culpabilité de tous les hommes
— ce qui, en veérité, serait un signe de puissance et de dignité suprémes, surpassant de loin tout.
De plus, si l'univers devait étre guidé par les paroles et les actes vers l'au-dela, les hommes eux-
mémes devraient posséder une force et une puissance extraordinaires, supérieures a celles des
hommes de I'Ancien Testament qui avaient sombré dans un tel mal (un tel désastre). Car avant
méme qu'il fit possible d'écouter les maitres, d'imiter la sainteté de leur vie et d'étre guidé par les
miracles, comme le peuple était censé le faire, le mal s'aggravait manifestement en toutes choses,
et ils ne pouvaient se détourner du péché.

23. Les hommes étaient donc bien trop faibles pour se sauver eux-mémes; et pourtant, ces
choses devaient étre faites, car il était nécessaire que l'univers soit sauvé; et les deux devaient
provenir de la méme source : par conséquent, les deux étaient I'ceuvre du méme désir et de la
méme force, et de la préparation adéquate a cela en toute chose. Mais méme les anges n'auraient
pas pu faire cela, et aucun d'eux n'était assez apte pour accomplir un tel exploit; car si I'un des
anges pouvait étre désigné pour un tel service et ainsi apporter notre salut, alors, bien sar, il
devrait prendre sur lui ce (notre) corps, dans lequel il serait prét a vivre la vie des hommes et a
présenter sa voie comme un exemple aux autres, a mépriser la mort et, par ses souffrances, a
expier le péché des autres hommes; mais dans ce corps, bien que les anges le reconnaissent
lorsqu'ils s'y trouvent, ils n'accomplissent aucune affaire terrestre, mais apparaissent seulement
sous forme humaine a ceux qu'ils souhaitent atteindre, et par Ia, bien sdr, ils les soulagent aussi
d'un certain fardeau; mais ils ne pourraient rien faire de plus : car la nature de ce qui était assumé
ne se préterait a aucun des objectifs a atteindre grace au corps; et s'unir a un véritable corps
humain vivant, dans lequel il ('ange) entendrait (au nom de tous) s'acquitter de la dette due aux
hommes, ainsi que tout accomplir d'une maniére magnifique — cela lui serait tout simplement
impossible, tant selon son hypostase que selon la nature qu'il avait avant de s'unir au corps : car il
est impossible, parmi les créatures incorporelles, de trouver une variété semblable a celle des
étres composés de matiére et de forme; et pour lui, s’unir au corps signifierait fusionner avec lui et
perdre sa véritable nature angélique pour devenir un homme, ce qui, outre d’autres absurdités,
signifierait aussi que le but recherché ne serait jamais atteint, car la situation exigeait quelqu’un de
plus fort que 'homme (c’est-a-dire que 'homme ne I'était), a savoir Celui qui serait capable
d’accomplir utilement cette ceuvre. Et, pour résumer brievement ce que pourrait dire un spécialiste
de ce sujet : la nature angélique ne saurait accomplir un tel exploit.

24. Puisqu'il n'existait alors personne de qualifié pour cette tache, qui consistait a intervenir
pour défendre tous les hommes, mettre fin a I'hostilité, réconcilier tous les hommes avec Dieu,
empécher la chute générale, corriger la vie humaine, ordonner les meceurs des hommes, les
persuader de ne pas surestimer les biens terrestres, les conduire a l'ascension au ciel, laisser sa
propre vie en exemple d'une vie meilleure et préparer directement le salut des hommes, alors
Celui qui seul pouvait accomplir cela devait en répondre seul, car nul autre n'était apte a cette
ceuvre. On pourrait toutefois affirmer que méme si I'on trouvait beaucoup de personnes qu'il
pourrait utiliser comme instruments pour le bien de I'humanité, Lui, étant au-dessus de tous, ne
jugerait pas indigne de s'acquitter de cette mission, pourvu que... Il est nécessaire que d'autres
préparent sa descente, afin que les lois de la causalité (la séquence des causes ?) qu'il a établies
dans la nature a l'origine ne paraissent pas erronées. violé; a tel point le Maitre est bon envers
nous, et a tel point Son amour pour 'lhumanité s’étend dans tout ce qu’ll a fait pour nous ! Mais

11



Georges Curtesius Scholarius

bien qu’ll edt pu, s’ll 'avait voulu, sauver ’homme de bien d’autres maniéres, et de la maniére la
plus commode, Il aurait alors renoncé aux plus grandes choses, désirant lui étre bénéfique;
n’ayant personne qu’ll pat utiliser pour cela, Il était apte a le faire Lui-méme. Et c'est pourquoi Il ne
recula pas devant cela, et — au-dela de toute parole et mieux que tout désir chéri — Il est venu Lui-
méme a nous pour nous sauver, ajoutant grace a grace et amour pour I'humanité a I'amour pour
I'hnumanité, de sorte que cela dépasse notre entendement et que nous devrions plutot Lui rendre
grace : et pour cet acte si grand et digne de la bonté de Dieu, manifestation d'un amour si
immense pour I'humanité envers les ingrats, et attentif au cri de douleur des pécheurs, et alors qu'il
n'y avait rien de plus grand que cet acte, et qu'il n'y avait personne d'autre digne de I'accomplir, il a
pris la condition de serviteur, et s'est utilisé Lui-méme comme instrument, non seulement par Lui-
méme, mais aussi par Lui-méme, pour répandre la grace sur tous; et parce que non seulement
compatir au salut, mais aussi le réaliser, est une preuve d'un amour extréme pour 'humanité. Etait-
ce le moindre de ces actes, pour apprécier la bonté de Dieu, d'épargner les ingrats et les pécheurs
dés le commencement et de désirer les sauver ? Peut-étre quelqu’un soulignera-t-il I'épuisement,
la prise de la condition d’esclave, I'extréme humilité et 'obéissance absolue, jusqu’a la croix et la
mort, sans mentionner tout ce qui s’est passé entre-temps ? Mais revenons a cela : que notre
discours revienne au commencement de notre salut et qu’il chante la seconde manifestation de
'amour de Dieu pour 'homme, qui a suivi la premiére.

25. Ainsi, Celui qui est présent partout et en présence de tous descend sur terre, et ne
renonce pas a sa dignité (divine), mais revét I'numilité et demeure véritablement pur, mais vient a
la ressemblance du corps du péché, comme le dirait Paul, afin de condamner notre péché en lui,
et s'établit comme Médiateur entre les hommes et Dieu, mélant sa gloire et sa puissance a leurs
faiblesses, afin de souffrir ce que les faibles souffrent, comme I'un d'eux, et par sa puissance et sa
gloire de surpasser tous en général et de rendre communs les bienfaits acquis par sa victoire a
ceux qui étaient auparavant faibles - tout comme il a aussi initialement pris sur lui le déshonneur
qui résultait de leur faiblesse. Il ne descend pas sur toute la terre d'un seul coup (car étre dans
l'univers entier a la fois est une propriété de Dieu, et non de 'homme), mais Il s'établit, comme un
homme, dans une partie de la terre, et en tant que Dieu, Il envoie Sa gloire au-dela des limites de
la terre, gloire que, comme quelqu'un I'a dit avant tout le monde, les cieux proclament; et Il choisit
pour Lui-méme un pays exempt de la folie ridicule des Hellénes (paiens) et initié a des idées plus
vraies sur Dieu — bien qu'aprés cela, les Juifs aient fait preuve d'un zéle irrationnel, ne désirant
nullement suivre ce qu'ils entendaient (du Christ et des Prophétes) — et dans ce pays, de
nombreux signes et images ont préparé le terrain pour Sa venue, et ou Il a pu plus rapidement
entrer dans le combat et accomplir I'ceuvre de Son plan, ayant également convaincu d'autres
peuples avant d'entrer dans le combat, et ayant bénéficié de leur respect parce qu'll était venu a
eux en premier; c'est la aussi qu'll a manifesté les plus grands signes de Sa Divinité, faisant
apparaitre la puissance et la vérité contenues en Lui; Car, depuis le plus petit endroit sur terre,
comment aurait-ll pu changer le monde entier et établir Ses lois partout, s'll n'avait pas possédé a
ce moment-la le plus grand pouvoir (divin), caché et dissimulé sous le corps ?! Ainsi notre discours
atteint Sa venue, et pose un certain commencement de celle-ci, et utilise un tel assistant et moyen
pour cela, et, ayant tout exposé dans I'ordre approprié, afin de démontrer ainsi la dignité du sujet
traité, il doit maintenant procéder a celui-ci; Je pense toutefois qu'il fera également usage du
matériel suivant avec plus de plaisir et se révélera plus joyeux et dans une bien plus grande
mesure qu'auparavant, correspondant a la féte actuelle (de I'Annonciation), car ce qui est contenu
ici est une richesse de bénédictions et une abondance de tout ce qui est beau, et la hauteur et la
grandeur de la gloire, tandis que ce qui était auparavant était une sorte de tragédie et une suite
sans fin de malheurs66 et la base de tous les désastres ultérieurs, qui, lorsqu'ils nous reviennent a
I'esprit, causent un sentiment douloureux, sauf qu'ils peuvent contribuer a l'augmentation de la joie
en nous, qui sommes maintenant dans de meilleures circonstances, lorsque nous réfléchissons a
la fagon dont les circonstances favorables se sont alors développées pour nous.

26. Mais qui suis-je pour m'adresser a la Vierge et tenter d'aborder les merveilles qui la
concernent ? Car, en veérité, parler d'elle comme il se doit, et des graces dont elle bénéficie, serait
impossible méme pour tous ceux qui sont réunis. Méme la nature angélique, observant I'essence
des choses qui la concernent, je crois, aurait honte de ne pas le faire. Ce qui peut étre dit, en
déployant toute sa force et en étendant son esprit et ses mots au maximum de ses capacites,
jusqu'a ce qui surpasse toute pensée et tout langage, devrait étre chanté longuement et a maintes
reprises. Pour moi, cependant, il est difficle méme d'aborder les choses évidentes et bien
connues, et je m'y soumets en tout, non que j'aie quoi que ce soit de plus grand a concevoir a
ajouter au trésor de la pensée que nous avons tous rassemblé. Et bien que cette tache soit si
difficile pour moi, je ne suis pas moins désireux de parler des sujets qui m'intéressent. Ainsi, 6

12



Georges Curtesius Scholarius

Vierge et Mére de Dieu, ce discours aura en lui-méme une douceur particuliére et touchera aux
beautés de la Féte; il ne sera pas loin de son but, si Vous le permettez et, pour ainsi dire, lui
insufflez la vie, et si le participant au chceur solennel ne se montre pas trop en désaccord avec
Votre féte. Je dois dire qu'au début, je n'étais pas préparé a prononcer ces discours; je ne m'y
attendais pas, m'étant entierement appuyé sur moi-méme. Mais cette tdche grande, honorable et
joyeuse me conduit a quelque chose de plus grand encore : étre placé au rang des sages, fidéles
et bien-aimés serviteurs de Dieu et, par leur intercession, recevoir le pardon de mes péchés et ne
pas mériter le chatiment de mon audace. C'est ce que je demande et pour quoi je prie par-dessus
tout : étre orné de ces dons; et donner une explication appropriée des mystéres qui Vous sont liés
est un acte sans pareil parmi les hommes. Mais j'ai prié et je prie encore Celui qui est capable de
me donner la force, et I'ayant recue, je sais que je peux le faire. De méme que je ne m'attribue
aucun mérite dans les paroles précédentes, ainsi Ta grace viendra au secours de mes paroles
suivantes, et ainsi ce qui semble venir de nous viendra en réalité de Toi vers nous. Il en sera ainsi,
car il convenait a ceux qui ne comptaient que sur le Créateur de garder le silence. Qu'il en soit
ainsi !

27. Puisqu'il était nécessaire que Dieu devienne homme, et que Celui qui crée et prépare
toutes choses ait congu ce moyen, le meilleur de tous, pour sauver les hommes et les rendre
capables de vertu, il était nécessaire pour cela qu'll soit vrai Dieu et vrai homme (car Il devait
sauver des hommes réellement existants, et il n'était nullement convenable de méler mensonge et
apparences illusoires aux ceuvres de Dieu), mais aussi de méme nature que tous les hommes et
qu'll remonte a Adam, si, en sa Personne, tous les hommes devaient étre sauvés et, auparavant,
expier leurs péchés, il était nécessaire qu'll naisse d'une femme; et il était nécessaire, de plus, que
la Mére du Pur soit beaucoup plus pure que les autres femmes, et que la conception et la
naissance de Celui qui est venu Oter le péché aient lieu sans péché. Et cela signifiait qu'il
convenait qu'elle Le congoive sans semence et qu'Elle enfante sans douleur, comme, en effet, Il
fut concgu et ainsi né; Car, bien qu'il fGt homme, il était aussi Dieu; et bien qu'il ait porté les péchés
de tous et les ait effacés, il ne commit point de péché, et la tromperie ne se trouva point dans sa
bouche. Et bien qu'il e(t, en tant qu'homme, Adam pour pére, il était néanmoins, en tout supérieur
a lui, venu sauver tous ses descendants. C'est pourquoi une telle conception et une telle
naissance lui étaient propres; et il était nécessaire que celle qui le congut et lui donna naissance
recoive cela en récompense de sa vertu : étre jugée digne de donner naissance a Dieu, et
précisément de cette maniére, sans pour autant étre parée de vertus. Et le fait que Dieu ait
nécessairement dd s'incarner ne signifie pas que, pour la femme qui recut le sort de lui donner
naissance, cela ne ft pas accompagné d'une grande gloire, ni que cela dut lui arriver par la grace
de circonstances particulieres. Car bien qu'il ait d0 souffrir, étre trahi par I'un de ses disciples, afin
de sauver l'univers, le traitre n'en demeurait pas moins un homme mauvais et méprisable, non
seulement a cause de sa trahison, mais aussi a cause de son péché originel, qui I'a conduit a
commettre des actes encore pires; et ce qui est nécessaire a I'ceuvre de Rédemption ne saurait en
aucun cas justifier celui qui, sans aucune contrainte de quiconque, a emprunté la voie du péché.
Ainsi, la Méere du Seigneur devait montrer en tout qu'elle était digne de ce service, et ce service
devait étre sa récompense pour cette volonté. A la beauté de ses vertus, il était nécessaire
d'ajouter la beauté des couronnes (récompenses), afin que tout concorde : la gloire et I'honneur
suprémes a l'abondance des graces qui lui étaient inhérentes, et la prédominance de I'honneur —
la sainteté de sa vie et de sa morale — par lesquelles elle disposait Dieu a elle avant d'étre honorée
du service de Mére de Dieu, et avant de le disposer a elle, elle était honorée pour sa sainte vie.
Une telle Mére était nécessaire.

28. Ainsi, la Vierge Marie naquit de parents bons et vertueux, bien que par ailleurs ils
fussent de condition modeste, car il est trés difficile de conserver la vertu dans la richesse et la
gloire, et cela convenait & I'humilité du Trés-Haut, qu'll honora grandement en tout point. Sa
naissance ne fut pas un acte simple, mais convenait a celle qui devait participer a de si grands
miracles et devenir la cause de si grandes bénédictions. Ainsi, non seulement & sa naissance,
mais méme avant sa venue au monde, une grande révélation la concernant lui fut faite : car Celle
qui devait devenir le sommet de la pureté fut donnée a ses parents en récompense de leurs
priéres, et ses parents regurent par un ange la grace de la porter et I'annonce de sa venue au
monde, de méme qu'elle regut ensuite par un ange I'annonce de l'ineffable Conception — la beauté
et la grandeur de cette bonne nouvelle ! Et Elle prend naissance a la source du prophétique, Elle,
de qui Celui dont les Prophétes ont parlé, sera jugé digne de naitre. Et Elle ne dévie pas de la
destinée sacerdotale, Elle qui entendra bientét qu'Elle est la Mére du plus honorable
Accomplisseur du Sacrifice et, en méme temps, le Sacrifice lui-méme. Elle nait seule et premiére,
et Elle n'a pas résolu la virginité (car elle était réservée au Sauveur venant d'Elle), mais la stérilité

13



Georges Curtesius Scholarius

et la vieillesse, qui, par nature, sont hostiles a la procréation, bien sir — représentant
symboliquement la naissance virginale et, par Sa naissance miraculeuse, préfigurant la Nativité
encore plus miraculeuse (du Sauveur) qui viendra d'Elle, signifiant ainsi qu'un renouveau de la
nature est a venir et qu'elle pourra se glorifier de la fécondité de toutes les bénédictions aprés la
stérilité et la vieillesse, fruits désastreux du péché. Mais est-Elle réellement née et congue dans
des circonstances si merveilleuses, meilleures que celles de quiconque, et Sa croissance s'est-elle
déroulée dans les circonstances communes et ordinaires de la vie ? Ou si cela aussi était
remarquable, pourquoi ne s'est-il pas manifesté a un degré beaucoup plus grand dans son
comportement, mais est-il resté semblable a celui de tous les hommes ? Non, il n'en est pas ainsi :
sa naissance était supérieure a sa conception, et sa croissance prévalait sur sa naissance;
pourtant, cela était éclipsé par les ceuvres qu'elle accomplissait et qui la concernaient : elle
croissait constamment (en grace) par ses propres forces; et puisqu'il n'y avait personne avec qui
elle puisse rivaliser pour la primauté en vertu, elle, pour ainsi dire, rivalisait avec elle-méme,
jusqu'a ce qu'elle se révéle invincible en tout et qu'il ne lui reste plus rien qu'elle puisse omettre
d'ajouter. Ainsi, aprés sa naissance, ses parents ne la considérerent pas comme une enfant, mais
comme une Dame; car ils avaient déja devant eux les signes précurseurs des événements futurs
et considéraient qu'elle était venue au monde comme le Bien commun, ce qui les obligeait d'autant
plus a ajouter cela a son évidente sainteté; et de plus, ils entendaient la rembourser, comme une
dette envers celui qui la leur avait donnée; et il était également nécessaire qu'ils lui donnent une
éducation digne d'une personne consacrée a Dieu.

29. lls manifestérent donc leur sollicitude envers Elle et la servirent servilement, comme
s'ils avaient honte d'étre jugés dignes d'étre les parents d'une telle fille. Mais Elle, encore enfant,
surpassait leurs bienfaits par ceux qui lui étaient propres, et elle manifesta le besoin d'un meilleur
lieu de résidence. Elle ne préta aucune attention a ce qu'ils lui proposaient, tout en restant auprés
d'eux. Lorsqu'elle atteignit I'age de trois ans et qu'elle n'eut presque plus besoin de subvenir a ses
besoins corporels, elle se contenta de ce que la nécessité exigeait. A cet égard, elle se simplifia
encore davantage, n'ayant plus recours a l'aide d'autrui. Méme a cet age, elle avait
miraculeusement atteint la perfection dans sa pensée, mais elle désirait vivre avec Dieu et la
science, sans laquelle cela était impossible. Elle développa une aversion pour toutes les choses
de ce monde, qu'elle ne jugeait pas dignes d'intérét. Et de méme que plus tard, lorsqu'Elle et ses
fréeres cherchaient difficlement le Sauveur, Il appela tous ceux qui étaient présents «mére» et
«fréres», pour qui Il s'était incarné et pour qui Il était prét a souffrir dans la chair qu'll avait
assumée, de méme Elle considérait I'univers entier comme son pére, sa mére et ses proches, pour
qui, non moins, Elle s'était offerte en sacrifice a Dieu pour I'éternité, et déplorait de s'étre si
longtemps éloignée du Bien et exposée a la honte du péché; ces mémes parents, ne jugeant ni
possible ni convenable de La retenir de son sage désir, mais croyant ensemble qu'ils devaient
respecter les voeux et remplir les obligations qu'ils avaient contractées, offrirent a Dieu celle qui lui
avait été consacrée deés le sein de sa mére, a I'age de trois ans. Cela signifie qu'il est impossible a
I'hnomme de s'approcher de Dieu sans lui soumettre d'abord ses désirs, sa volonté et sa raison. La
Vierge, avec l'aide divine, accomplit tout cela avec grace, méme a un si jeune age, et rien
n'empécha la Pureté de s'unir a la Pureté. Cela se produisit durant sa troisiéme année, car dés
lors, le Mystére de la Trinité resplendit, inaugurant une troisiéme voie : la premiére était antérieure
a la Loi, la seconde postérieure ; la premiére appartenait a I'Antiquité, la seconde devint aussitot
abolie.

30. Ainsi, le temple la regut en son sein, et elle demeura de nouveau dans le Saint des
Saints — chose alors permise pour la premiére fois et de maniére unique; car non seulement
aucune autre vierge, ni aucun homme n'occupant une position prééminente, mais méme les
prétres n'étaient autorisés a s'approcher de ce lieu qu'une fois par an. Pour elle, ayant atteint une
telle perfection, le ciel était véritablement digne, et il lui aurait été préférable a tous égards de
passer sa vie parmi les hommes; mais comme il n'était pas convenable que celle qui devait étre la
Mére de Dieu renonce au monde matériel et fuie cette vie, elle recut, au lieu du ciel, qui ne se
trouvait pas sur terre, le temple, lieu plus paisible et correspondant a son détachement et a sa
pureté. Elle demeura donc ici, et le temple (terrestre) contenait dans ses murs un Temple d'autant
plus honorable, puisque le Seigneur avait consacré ce Temple pour Lui-méme, et ce temple avait
été construit par I'ceuvre des hommes, bien qu'une révérence lui fat due en raison de ce qui s'y
faisait, qui étaient quelques ombres (de la venue) des choses véritables. Ainsi vint le temps ou les
images cédérent la place au réel, car ces trésors sacrés du temple représentaient tous, de
maniere figurative, la Vierge. Le but de I'édifice (de ce Temple) était que la beauté morale prévale
dans la nature humaine, et Dieu, l'ayant jugée digne de demeurer en Lui, sauva ainsi la création,
telle le soleil levant a I'est. Et si, supposons-le, la Vierge négligeait tel ou tel rite de I'Eglise — rites

14



Georges Curtesius Scholarius

dont beaucoup ont besoin, incapables d'élever leur esprit sans leur aide, et qui, du moins, incitent
les gens ordinaires a une disposition divine de I'esprit —, elle consacra néanmoins toujours son
esprit a Dieu, ce qui est parfait en tout point, ou plutdt, Dieu était son univers entier. En élevant son
esprit vers Lui, elle le purifiait et I'élevait sans cesse vers une pureté encore plus grande,
atteignant ainsi, en récompense de sa noble et lumineuse contribution, le succés. Elle s'attacha a
Dieu et a Lui, et se souciait si peu des choses de ce monde qu'elles semblaient inexistantes. Elle,
tout simplement.

31. Et il serait juste de dire que toutes les autres vertus peuvent également étre attribuées
a la Vierge, car (nous répondons a cela) son état spirituel était a tous égards supérieur a celui qui
aurait pu s’efforcer d’atteindre la vertu sous tous ses aspects spécifiques, puisqu’elle était en Dieu
et unie a Lui, et ne se tournait vers rien d’autre, vers ce sur quoi, chez les autres, en adhérant a
une certaine régle, la vertu doit se développer sous un certain aspect spécifique.2

Et de méme que, lorsqu'on attribue a Dieu les vertus morales qui s'expriment par les
ceuvres, on aborde peu celles qui relévent de I'état passif, si ce n'est que le bon état englobe en lui
toute vertu et que sa grace les guide toutes, de méme, au contraire, on peut dire que les vertus
actives (exprimées par les ceuvres) ne convenaient pas autant a la Vierge ; quant aux vertus
relatives a I'état passif, elles lui allaient parfaitement. Parce qu'elle n'était pas en mesure
d'accomplir quoi que ce soit, Elle ne se tourna vers rien d'autre, et n'agit que vers Elle-méme et
vers le Juge supréme, Dieu; Elle se préoccupait uniquement de son état spirituel, de paraitre digne
de Dieu et d'étre, autant que possible, aussi proche de sa pureté. Cependant, cela ne signifie pas
qu'elle se soit complétement retirée des vertus actives; méme pour cela, Elle avait la force
suffisante, de sorte que, lorsqu'elle se tourna vers les actes, Non seulement elle apparut
supérieure a tous les hommes, mais, a proprement parler, Elle manifesta par des actes Ses
qualités au-dela de toute conception que chacun d'eux puisse avoir. Si, toutefois, par sa pureté et
son innocence supérieures, Elle put apporter un tel bienfait aux hommes, qui pourrait légitimement
contester Qu'elle possédait d'autres vertus, elle, Celle que le Maitre commun accepta comme
Collaboratrice pour la génération de ses miséricordes, de sorte qu'Elle vint comme la Prytanée de
la libération et, en méme temps, de tous les autres bienfaits pour les hommes ? Ainsi, a cette
époque (de son séjour au temple durant son enfance), la Vierge, semble-t-il, accordait peu
d'importance aux autres vertus, les jugeant moins importantes. Elle devait donc se tourner vers
elles; l'espérance, I'amour et la foi ornaient sa vie, et c'est grace a elles qu'elle acquit la
connaissance de la Vérité. L'espérance lui offrait des promesses de béatitude et lui présentait le
bonheur futur, tandis que I'amour 'unissait a Dieu et, par un ardent désir, a lui seul. C'est pourquoi
elle aurait souhaité quitter cette vie plus tét et rejoindre Dieu, et ce, bien plus intensément que ne
le désirait Paul, @ moins qu'il n'en fat autrement.

Elle espérait se rapprocher de Lui et, pour le salut de l'univers, contenir le Dieu
Incompréhensible, Le porter corporellement en son sein et accomplir pour Lui tout le service
maternel. Bien qu'Elle ne connaisse pas encore clairement l'avenir, Elle était néanmoins
convaincue de pouvoir espérer les plus grandes choses accomplies par la grace divine. Cette
trinité de vertus recéle nécessairement les fruits de chacune d'elles, et parmi bien d'autres, la foi
en particulier, la pureté du coeur, si précieuse pour acquérir la connaissance de la Vérité, et
manifestée par Celui qui bénit ainsi les cceurs purs, car ils verront Dieu; I'espérance, la crainte de
Dieu; et I'amour, la paix et la joie. Aprés cela (c'est-a-dire aprés ces vertus) vient le cycle des
vertus intellectuelles (c'est-a-dire celles qui existent dans I'esprit, dans I'ame) et la richesse des
graces spirituelles. Et I'on pouvait voir en Elle une Citadelle de vertus, qu'ils gardaient tous, réunis,
et sur laquelle ils s'appuyaient, comme depuis une forteresse imprenable, pour vaincre le tyran qui
leur faisait la guerre depuis si longtemps, et I'expulser de la nature humaine. Car jamais en aucune
autre personne il n'avait été possible qu'ils soient tous réunis (cela était impossible, et seule une
Vierge y parvint),<sup>95</sup> mais seulement deux ou trois d'entre eux, car le tyran tenait tout
en main non par la force, mais par le péché du peuple infortuné dont il avait envahi la vie, semant
la destruction. Mais il était nécessaire que la vertu régne aussi, une fois le mal vaincu, car il devait
étre a jamais éradiqué. Ainsi, saisissant cette occasion favorable et animée d'une ame
véritablement aspirant a la vertu, elle s'y engagea pleinement, ne laissant rien hors d'elle, méme si
son sort ne lui apporta pas un égal bienfait. Et elle a orné Celle qui I'a choisie et aimée, et elle-

2 De plus, Scholarius, a I'instar de son maitre, saint Marc d'Ephése, qui appartenait a I'école
palamiste, établit une distinction philosophique entre vertu active et vertu passive. La premiéere
s'exprime par les bonnes ceuvres ; la seconde, par un état d'esprit parfait, qui englobe les vertus
cardinales fondamentales ; la seconde est bien supérieure a la premiere et n'est pas incapable de
se manifester dans les vertus actives.

15



Georges Curtesius Scholarius

méme n'en est pas moins ornée, non seulement par les honneurs et les attentions qu'elle recoit, et
par la fin de cette longue erreur — qu'elle n'avait jamais subie auparavant —, mais aussi par le fait
qgu'elle a pu révéler en la personne de la Vierge sa prééminence et ses limites les plus profondes,
qui seraient restées totalement inconnues méme aprés cela, si personne aprés la Vierge n'avait
choisi de suivre la vertu, et s'il n'y avait eu personne dans le futur qui I'ait choisie entiérement et ait
suivi le chemin — méme imparfaitement — qu'Elle avait choisi; en relation avec ces choses et les
avantages des recompenses qu'Elle dut accepter en son temps, pour la premiére et unique fois, et
qu'Elle accepta, bien sir, si I'on devait faire une comparaison en matiére de chatiment, il serait
impossible d'imaginer quoi que ce soit de plus grand que ce qui fut alors manifesté a la Vierge.

32. Ainsi, toutes sortes de graces ornaient son &me; ainsi, avec précision et dans toute la
mesure ou la nature le permettait, elle imitait le Maitre, puisqu'elle avait entendu dire que le
Premier Homme avait été créé a Son image; ainsi, en accord avec sa conception et sa naissance
merveilleuses, et plus encore avec sa demeure dans le Saint des Saints, paraissait sa maniére de
vivre; ou plutdt, ainsi, tout ce qui la concernait la préparait magnifiquement a I'avenir et manifestait
tout ce qui était conforme a la grandeur du Mystére, de sorte que le nom de «Vierge» et la beauté
de la virginité lui conviennent de maniére unique parmi toutes les femmes sur terre. Car, chez les
autres qui ont choisi la voie de la virginité, tout le reste ne lui correspond pas nécessairement
parfaitement; par conséquent, et étant au-dessus de I'expérience du mariage et de tout ce qui se
rapporte a la vie conjugale, ils souillent la virginité avec leurs pensées (impures), ou, en ne se
préparant pas bien et en relation avec l'autre,96 ils obscurcissent son éclat, ou, ayant entrepris
une vie virginale en raison d'une confluence de circonstances ou pour un motif plus mauvais, ils se
privent de la récompense des efforts qui y sont liés; Non seulement par I'excellence de sa virginité
et en préservant son esprit des pensées charnelles, et en ne négligeant jamais aucune autre vertu,
mais aussi parce qu'en pleine conscience elle a choisi et compris la voie virginale, et ce, d'une
maniére indicible, elle a accompli l'idéal de la virginité et est la seule Vierge, et mérite pleinement
ce titre : car non par la force des choses, non seulement pour elle-méme, non par soif de louanges
et de gloire, comme le recherchent ceux qui pensent encore selon la chair, mais par sa volonté,
par amour de Dieu et par désir de bien, non seulement pour elle-méme, mais aussi pour toute
I'hnumanité, et conformément a ces considérations, pourrait-on dire, les plus nobles qui défient
toute expression, elle a mené sa vie ainsi. Il est connu qu'il existe des personnes qui
entreprennent de grandes choses mais avec une préparation insuffisante, ou qui, par la grandeur
de leurs efforts pour acquérir des vertus, compensent l'insuffisance des fondements qu'elles ont
recus. Car il arrive, en effet, que ceux qui ont le moins profité des graces aient mieux réussi que
ceux qui ont regu la meilleure préparation et les fondements les plus parfaits, mais qui n'ont pas su
les utiliser comme il se devait. Y a-t-il eu quelqu'un qui ait choisi une voie meilleure ou plus
respectable que la trés sainte Vierge ? Y a-t-il eu quelque chose de meilleur que le chemin qu'elle
a emprunté, ou que la préparation avec laquelle elle s'y est engagée ? Sa vie était a tous égards
semblable a la vie angélique, sinon meilleure, dans la mesure ou elle était liée a la chair ; mais sa
pureté ne permettait méme pas a la pensée de l'obscurcir, et toutes les graces (vertus)
s'épanouissaient en elle avec une abondante fécondité. C'est pourquoi, en chacune d’elles,

Elle surpasse ceux qui trébuchent sur le chemin de la vie en le choisissant, et ceux qui
entreprennent de grandes choses de maniére inconvenante en s'y préparant. Ou plutét, en chacun
de ces cas, Elle surpasse tous les hommes, et plus encore, a tous égards, avec une supériorité
telle qu'il est impossible de I'exprimer. Ainsi, Elle honore la voie de la vie par excellence, sans rien
négliger de ce qui y conduit, & savoir toutes les formes de beauté et le plus beau cycle des vertus
humaines. De sorte qu'il est indifférent de L'appeler Vierge, ou de L'appeler par tous les noms de
beauté dans leur intégralité, et surtout, Mére de Dieu, et d'embrasser tout ce que ce nom implique.
Car de méme que lorsque nous disons «Dieu», nous voulons dire qu'il n'y a rien de plus grand ni
d'égal a Lui, de méme, en L'appelant Mére de Dieu, nous voulons dire précisément qu'aprés Dieu,
il n'y a rien de plus grand ni d'égal a Elle. Par conséquent, laissons de c6té tout le reste dans notre
discours : car, en vérité, si nous devions I'admettre, méme contre notre gré, il nous serait
impossible d’aborder séparément chacune de ces choses infinies, et chacune d’elles serait
infiniment plus excellente que n’importe quel mot ne saurait I'exprimer. S’il était toutefois
nécessaire de chanter (louer) par des mots la vie de la Vierge avant méme la naissance (du
Christ), sans parler de sa vie aprés celle-ci, et de présenter sa volonté depuis le commencement,
alors, pour celui qui se consacrerait uniquement a ce sujet, il faudrait beaucoup de temps et de
mots, ainsi que son aide divine et sa participation a cette entreprise. Un mot de notre part sera un
jour consacré a tous ces sujets, si cela lui plait et si elle me fait confiance pour oser cet exploit; ou
bien le silence vaut mieux que des paroles insignifiantes. Nous allons maintenant aborder les plus
beaux fruits de ces beautés qui étaient en Elle, lorsqu'il n'y avait rien de plus qui pat servir a

16



Georges Curtesius Scholarius

L'orner (ou a L'équiper), ni a prouver la supériorité de Sa vertu et qu'Elle surpassait non seulement
tous les autres, mais cherchait déja a surpasser la nature elle-méme; nous parlerons de la Venue
du Seigneur et nous écouterons ces bonnes annonces, qui consistaient en ce qu'll descendrait du
Ciel vers la Vierge et, par Elle, vers tous les peuples, et je pense, vers toute la création.

33. Ainsi, tout était si beau avec la Vierge, dans sa relation avec Dieu, qu'il n‘aurait pu en
étre de meilleur. Elle était digne du Mystére accompli en elle, et Dieu demeurait en elle, gardien de
sa beauté. Avant qu'll ne demeure miraculeusement en elle, elle était le Temple de la Pureté. Son
ame rivalisait avec celle des anges, et son corps devait rivaliser avec les étres incorporels. Elle
était I''mage de Dieu, éprouvée en tout, afin d'étre un exemple pour tous. Et cela est naturel : car
elle a choisi un Bien supérieur a celui de tous les hommes, et le Bien veillait sur elle avec le plus
grand soin. Elle a atteint une vertu si parfaite, surpassant la nature, que tout semblait venir de la
Providence divine, qui prenait tant soin d'elle et I'entourait d'une telle attention qu'il semblait que sa
beauté I'y avait poussé, sans qu'il n'y ait rien ajouté de plus. En réalité, elle était poussée d'elle-
méme a l'excellence des vertus, et la grace de Dieu l'y incitait, contribuant en toutes choses a ce
qui, avec son age, devait lui arriver, car il lui convenait de s'élever en gloire et en sainteté. Il était
toutefois nécessaire qu'elle soit parfaite en pureté de corps et d'ame, mais aussi qu'elle atteigne
I'age convenable a celles qui sont sur le point de devenir méres; car, sans aucun esprit'®? et sans
communion avec un époux, sa conception et sa naissance devaient étre parfaitement conformes a
la Pureté divine, afin que, dans ce processus, aucune autre loi de la nature la concernant ne soit
violée, et que celui qui naitrait d'elle soit véritablement un homme a tous égards. S’il y avait un
besoin de pureté exceptionnelle chez la mére et que Celui qui arrange tout ne s’opposait nullement
aux décrets de la nature, alors rien ne pouvait L'empécher de décider, avant méme le temps de Sa
Venue, de recevoir d’elle une chair qui avait été préparée depuis longtemps a cela.

34. Lorsque le temps de la conception et de la naissance fut venu, que la Chambre nuptiale
fut préparée pour I'Epoux et le Palais pour le Roi, et que le temps était déja venu pour Celui pour
qui tout cela avait été fait, alors la Vierge quitta sa demeure au temple par la Providence divine,
entrainant avec elle les prétres et ses parents; elle fut fiancée a un époux pieux et sage et donnée
a lui comme I'homme qui devait garder sa virginité, dont le Maitre s'était personnellement chargé,
et fit du monde entier un temple, car il n'était pas destiné que le temple qui I'avait nourrie suffise
pour l'avenir; car il était impossible que la Vierge, portant en son sein, puisse recevoir ce qui lui
convenait; car, vivant seule en tout temps, elle n'avait nullement besoin de prendre soin d'elle-
méme et se souciait encore moins des besoins de son corps; Puisqu'elle était sur le point de
concevaoir, il lui était désormais impossible de ne pas prendre soin d'elle-méme. Il était nécessaire,
comme il sied aux méres, de se faire assister, car elle ne s'appartenait plus, mais au Seigneur
congu en elle. La position méme du lieu ne l'aurait pas permis, étant libre de tout et non soumise
méme au regard des hommes, bien qu'autrefois cela fit caractéristique de la Vierge et que toute la
loi s'y rapportant ait été abolie pour elle. Cependant, quiconque étudie le destin de la Vierge
constatera d'étonnantes confusions dans les fondements et que les lois de la nature n'étaient ni
abolies ni préservées en toutes choses. Ainsi, elle nait d'une semence, mais d'une femme stérile et
de peéres trés ageés; elle est nourrie par eux, mais brievement; elle est offerte a Dieu comme un
don, mais il I'a acceptée avant méme sa naissance; elle entre dans le temple, comme y entrent les
vierges consacrées a Dieu, et elle est la seule a pénétrer dans les parties les plus sacrées du
temple. et orne I'ame de vertu, et ce, au-dela des capacités de la nature humaine; et est aimée et
honorée de Dieu pour cette raison, et seule enfante de Dieu et seule devient sa Mére; et congoit
sans semence, mais, comme toutes les femmes, passe le temps de la gestation dans le sein
maternel, et enfante, mais demeure vierge; et enfante sans douleur, mais dans un lieu désert,
dans une grotte, et dépose I'enfant né dans une mangeoire. Ainsi, elle ne recoit pas d'époux, mais
un tuteur; et ne connait pas le mariage, mais est donnée en mariage selon la loi des fiancailles; et
est placée pour vivre hors du temple (car cela convient a une fiancée);'® mais n'est privée de rien
de ce qui est nécessaire au maintien de sa pureté; et I'on peut dire franchement : aux miracles
s'accompagnaient des choses ordinaires, et cela apparait comme un miracle encore plus grand. Il
n'était donc pas convenable qu'Elle congoive Celui qui devait apparaitre humblement sous une
gloire extérieure, ni que, simultanément, Sa conception et Sa naissance demeurent entiérement
cachées, ce qui devait encore une fois servir Sa gloire et Sa louange, lorsque soudain la lumiére
brilla et que le Mystére fut presque révélé; bien sir, si cela s'était produit alors que la Vierge était
encore au temple, il aurait été impossible au Maitre de venir humblement, puisque tout se soumet
aux choses qui se révélent clairement et écoute avec révérence le Roi et Dieu qui apparait. C'est
pourquoi, me semble-t-il, la Vierge quitte I'enceinte du temple; Elle part, elle qui doit apparaitre
comme le Temple de Dieu, et le prétexte de ce départ était plausible : Elle devait rejoindre Son
fiancé. Ainsi, la maison de Joseph La regut, et Elle recut miraculeusement le Roi, destiné a

17



Georges Curtesius Scholarius

demeurer un temps dans Ses trésors virginaux; Car il n'y avait plus aucune raison de retarder sa
venue; tout était déja préparé. Et alors, pour la premiére fois, tout ce que la volonté éternelle de
Dieu avait tardé a accomplir, parce qu'elle désirait avoir besoin de tant de choses, si nombreuses
et si importantes, commenca a se réaliser.

35. C’est pourquoi, entrer secrétement en la Vierge, sans qu’elle, dont il devait communier,
en ait conscience et sans lui avoir exprimé sa volonté, mais pour lui permettre, comme a tous les
autres, de connaitre le Mystére par les choses mémes, Dieu, qui juge toute chose avec justice et
sagesse, ne I'a pas jugeé digne ; de plus, il n’a nullement voulu qu’aprés s’étre incarné en elle, il
demeure caché a celle qui I'a regu (car comment cela aurait-il été possible, puisqu’elle était
consciente de sa virginité et si sage et si préparée ?!), ce qui aurait été contraire a la sagesse de
Dieu et loin d’étre une action sans conséquences majeures. C’est pourquoi il a jugé bon de lui
annoncer sa venue, et par la avant tout de lui plaire et de 'honorer ; de venir dés qu’il serait
annoncé, afin qu’il n’y ait aucun intervalle entre 'annonce et sa venue. Et Gabriel, chef des armées
angeéliques, est envoyé annoncer a la Vierge la venue du Seigneur. Ici, la nature angélique est en
jeu, non moins destinée a étre réjouie et honorée par sa médiation que par I'accomplissement de
sa mission; car la perversité de I'esprit mauvais, qui avait agi ainsi en dressant le Bien contre les
hommes et en se reflétant sur tout, en haut comme en bas, non seulement causait la douleur des
trompés, mais jetait aussi une tache certaine sur les anges purs, comme s'ils portaient sur eux le
reproche de toute la nature angélique, car tout n'avait pas le désir de philosopher comme il se
devait, mais une partie était corrompue, pervertissant la beauté de ses propriétés intrinséques.
Ainsi le messager accomplit sa mission, que seul un ange pouvait accomplir, car la économie
devait rester cachée, et tout devait correspondre a l'image (au plan) de I'épuisement et de
I'humilité, et parmi les hommes, il n'y avait personne qui pat étre initié a cela et capable de
I'embrasser. Si toutefois on trouvait quelqu'un capable d'accomplir cette tache, ce serait pour son
honneur et cela concernerait, en quelque sorte, la nature humaine tout entiére, qui n'était pas
encore destinée a mériter de telles grandeurs. De plus, si Dieu avait enseigné cela a I'hnomme,
comment cela aurait-il pu se faire sans qu'il lui en parle par l'intermédiaire d'un ange ? Dés lors, si,
en cette affaire aussi, il était nécessaire de recourir a la nature angélique, il n'était pas besoin
d'employer une multitude pour annoncer ces bonnes nouvelles, alors qu'un plus petit nombre
pouvait y parvenir. Si, toutefois, cette chose n'était pas caractérisée en tous points par la majesté
et l'imperturbabilité, il était néanmoins nécessaire que la dignité de I'annonceur serve a la Vierge
non seulement la joie et la gloire, mais aussi une confiance absolue en ses paroles, et ne laisse en
son dme aucune trace d'hésitation. Or, ses yeux étaient habitués a la vision des anges lors de son
séjour au Temple, lorsqu'ils lui apparaissaient et lui fournissaient tout le nécessaire.

36. C’est pourquoi, méme cette nature spirituelle (angélique) entreprend cette mission.
Puisqu’elle est divisée en degrés et en rangs, et que cette excellente fonction, qui consiste en
premier lieu a assister les hommes dans la diffusion des dons de Dieu et ainsi a veiller sur tous,
appartient au plus haut rang, la médiation concernant la plus grande des bénédictions exigeait un
messager d’'un rang bien supérieur. Et comme aucun autre rang n’était chargé de cette tache, en
présence du plus grand des Mystéres, il est naturel que 'ambassade soit entreprise par le premier
des anges. Et, en vérité, le fait que certaines bénédictions soient parvenues aux hommes par
lintermédiaire des anges a révélé de diverses maniéres a ceux qui les apportaient ce qui se
passait parmi les hommes. Ceux des anges situés a une altitude plus élevée éclairent
continuellement ceux qui se tiennent sur les marches inférieures et transmettent ainsi les
commandements de Dieu jusqu’aux extrémités de la hiérarchie, car une telle position est requise
par I'ordre naturel des esprits célestes, pour qui la hauteur et la quantité des choses connues
créent une position préférentielle pour certains par rapport aux autres. C’est pourquoi le Maitre de
ces grandes choses pour le messager ('archange Gabriel) était directement Celui qui I'avait
envoye, tout comme I'ensemble du corps angélique. Ayant déja regu d’en haut un enseignement
général sur 'Economie divine en relation avec les hommes et sachant pertinemment que le
Créateur n’avait pas totalement dédaigné Son image, recouverte de détritus, ils savaient
néanmoins que cela ne s’était pas encore produit et, individuellement, ils ignoraient ce qui se
passait. lls avaient besoin d’apprendre cela des autres, c’est-a-dire de ceux qui se trouvaient aux
extrémités, n'ayant pas «celui qui vient d’Edom», quel que soit celui que cela désignait. Et il n’est
pas surprenant que le Seigneur n’ait pas non plus préservé les lois pour les anges ici-bas, car cela
correspondait mieux a la fois a la grandeur du Mystére et au renouveau de la nature.

37. Ainsi, Gabriel apparait devant la Vierge et lui parle, la saluant avec joie et admiration, et
lui révele sa volonté éternelle. Lui seul parmi tous les anges, le premier initié aux choses les plus
grandes et les plus parfaites, les apporte a la seule et premiere Vierge, les lui explique et lui
annonce que Dieu prendra chair d'elle et libérera l'univers des cruels oppresseurs, et la rendra

18



Georges Curtesius Scholarius

digne de servir le Roi bon et juste, ou plutdt, de régner avec lui. Et lorsque la Vierge a accepté le
salut de I'Archange et le message qu'il apporte (auquel il serait impossible de s'opposer), il la
quitte. La Divine Conception suit aussitot, et avec elle regoit le commencement approprié du salut
des hommes, car maintenant le Maitre est clairement entré dans cette ceuvre. O, quelle grandeur
de miracles ! O, quel grand Mystére, surpassant la connaissance méme des plus hauts anges ! O,
sagesse de Dieu, qui a créé un Pont inaccessible méme a l'inaccessible ! O, sa grande puissance,
qui rend méme l'impossible possible ! O, quelle grande pureté humaine, si capable et suffisante
pour le feu de la Divinité ! O, le grand honneur avec lequel, avec la Vierge, la nature commune fut
honorée : car elle portait en elle I'Incompréhensible, «captivé» par sa beauté, qui atteignait de tels
sommets !

38. Ainsi, mon discours, laissant de c6té tous les autres sujets, non des moindres parmi les
plus grands, et chacun d'eux étant un théme pour les orateurs, est maintenant entré dans
I'essence méme de notre salut et le commencement du bien-&tre humain, la source d'ou jaillissent
des fleuves de miracles toujours abondants et profonds, qui ont inondé toute la terre et I'ont
rendue, elle qui était jadis rocailleuse et aride, fertile et portant du fruit pour Dieu; je veux parler du
grand jour de I'Annonciation, qui est aujourd'hui offert a tous les peuples comme sujet de joie et de
discours; Cependant, ayant l'intention de consacrer un mot a la signification de ce jour, ce qui
serait conforme a mes capacités et, bien sdr, ne lui conviendrait pas (car espérer cela serait
totalement inapproprié ni pour moi ni pour quiconque), je pense qu’en plus de ce qui a été dit, il ne
faudrait rien faire d’autre que d’élever cette féte a un certain commencement correspondant, puis,
a son tour, d’en indiquer la raison, s’il y en avait une, et de la faire connaitre, et de présenter a cela
le trésor des bienfaits qui en ont découlé pour nous; Car c'est ainsi que le but serait atteint, que
l'intention serait réalisée, et que, de ce qui a été dit, la signification de ce jour serait claire pour
tous, ainsi que le commencement et la limite (le but intérieur) de cette joyeuse féte, car cette féte
représente le fondement du salut de ceux qui la célébrent, et tels sont son essence et son but, et
c'est par la qu'elle est ornée, et elle provient de la bonté de Dieu et y est élevée, et fait participer a
celle des sauvés, ce que — I'un et l'autre — autant que cela était en mon pouvoir, ma parole I'a
suffisamment décrit. 1l conviendrait donc d'arréter ici ce discours et de ne pas aller plus loin,
laissant les beautés suivantes a d'autres fétes et aux discours qui leur correspondent, puisque le
commencement évident de toutes a déja été indiqué dans mon discours — dans la mesure ou il le
permettait — et honoré. On pourrait lIégitimement se plaindre de ceux qui s'attardent avec curiosité
sur d'autres sujets et y consacrent de longues paroles, sans rien dire du tout de la question de
notre salut — qui est a la fois plus agréable et plus utile. Et bien que nous devions toujours, si
possible, y inciter notre esprit et notre parole, il serait alors approprié et tout a fait conforme a notre
propos de parler davantage de la question de notre salut, tant que nous en avons la force, ou
plutét : tant que la grace de la Vierge nous y pousse. Cependant, écoutons ces Bonnes Nouvelles
et ne cédons pas a la négligence pour la beauté de cette féte, sachant qu'a partir de ce moment,
des choses merveilleuses vont s'accomplir et que Dieu, annoncé par un ange, viendra a la Vierge
— ne restant pas sans avoir golté a la joie de ces Annonces et sans avoir se souciait peu des
exigences de la sagesse. )

39. Ainsi, au sixiéme mois, dit 'Evangile, 'ange Gabriel fut envoyé par Dieu dans une ville
de Galilée, appelée Nazareth, vers une jeune fille vierge fiancée a un homme nommé Joseph.
Mais que signifie cette expression : « au sixieme mois » ? De quel mois s’agit-il, et aprés quel mois
précis est-elle numérotée comme la premiére ? |l était véritablement convenable qu’avant la
Parole, la Voix se fasse entendre, qu'avant la Lumiére, la Lampe brille, et qu’avant le Maitre,
précéde le plus digne des serviteurs, et qu’aucun plus grand que ceux nés de femmes ne se soit
levé, afin de préparer un peuple obéissant a ses enseignements et prét pour la venue du Maitre.
Mais de méme que ses enseignements et sa vie devaient apparaitre aux hommes comme une
sorte de préparation préliminaire, de méme sa conception, miraculeuse, devait précéder d’autant
plus la conception miraculeuse du Maitre. Ainsi, ce miracle fut accordé en récompense de la
droiture de parents purs et irréprochables, et en témoignage pour ceux qui avaient gardé la loi du
Seigneur tout au long de leur vie, et qui n'espéraient rien de tel (car comment cela aurait-il été
possible & un age trés avancé et dans la stérilité ?), mais qui étaient d'une certaine maniére
proches de la Vierge Marie; car il était nécessaire que ce miracle ne soit pas extérieur a ce qui
s'était produit en son sujet, dont il était un prélude, quand, voici, tout devait étre analogue et
convenable comme images par rapport a la vérité : la vertu des parents et la gloire de I'enfant et
de la conception, qui surpasse I'espérance de la mére — par rapport a la pureté (de la Trés Sainte
Vierge), rivalisant avec la pureté des anges, et a la beauté du Fils engendré, qui surpasse tous les
fils des hommes, et a la conception, qui surpasse tout esprit et toute parole. Ainsi, ce Serviteur est
contenu dans le sein d'Elisabeth, puisque le sixieme mois depuis sa conception est déja arrive, et

19



Georges Curtesius Scholarius

le Maitre daigne étre congu, venant délibérément plus tard, afin de le précéder lui aussi dans sa
conception, le devancgant de plusieurs mois et honorant ainsi le nombre parfait, de sorte que méme
en cela sa perfection et sa grandeur soient attestées, et que tout corresponde a la vérité. Car Jean
a conservé (représenté) lI'image de la Loi et de tous les Prophétes, parce que dans les matiéres
propres a la Loi, il a fait preuve, comme nul autre, d'une grande diligence; et, la présentant et la
préservant, il a vu de ses propres yeux Celui dont lui et tous les autres Prophétes ont prophétisé,
et I'a servi dans ce qui était son devoir; le Seigneur de tous est devenu I'accomplissement de la Loi
et des Prophétes, préservant et surpassant toute la Loi, dont Il a confirmé certaines choses, tandis
que Lui, en tant que Celui qui a établi la Loi et qui en avait l'autorité, pouvait en changer d'autres; Il
accomplit les prophéties annoncées depuis les temps anciens et montra que tout cela avait été dit
a son sujet — raison pour laquelle tout le ministére prophétique a depuis lors trouvé le repos. Il
n‘omet aucune des choses les plus importantes dont on puisse se souvenir, ou plutét, rien ne peut
étre plus grand ni plus divin que ce que le Seigneur lui-méme nous a révélé et clairement déclaré.

40. Ainsi, comme pour préfigurer cela, le Sauveur est congu au sixiéme mois, nous
enseignant peut-étre par la que, de méme que, voici, lors de la création du monde, il créa tout en
six jours, et aprés tout il créa la nature humaine, de méme maintenant, tout au long du passé, nous
ayant soumis a la responsabilité (de nos péchés) et nous ayant montrés plus sages; et de
nouveau, ayant souligné la vérité par des signes et de nombreuses images, il accomplit alors la
recréation des hommes, but pour lequel tout cela a été fait; on pourrait dire que dans ce nombre
parfait (6) s’exprime le reflet de 'enseignement sur la Divinité que le Christ nous a révélé : ainsi,
nous avons trois Personnes de la Sainte Trinité en une seule Divinité, et de plus, deux natures en
Christ : divine et humaine, qui ensemble forment le nombre six. En ce sixieme mois, I'archange
Gabriel fut envoyé par Dieu. Dans I'Evangile, il n’est pas dit «vint», «apparut» ou «devint visible»,
comme pour Zacharie, mais «fut envoyé par Dieuy, je pense, ce qui signifie par cette expression la
supériorité de la Vierge sur le Messager et 'honneur avec lequel elle devint partie intégrante de
Dieu; car I'un des anges vient aussi de temps a autre a d’autres, enseignant ce qui est d0 ou
accomplissant quelque chose, bien sir, selon la dignité de ceux qui le recoivent, et il se présente
avec une certaine dignité et majesté, comme un serviteur et un transmetteur des commandements
de Dieu, voulant montrer que I'Ecriture utilise des expressions appropriées qui, avec le service,
témoignent du pouvoir des anges et, en méme temps, de leur autorité a notre égard; En I'espéce, il
n’en fut pas ainsi : mais, comme la chose elle-méme était généralement supérieure a tout ce qu'il
était arrivé a ’'homme d’inspirer par l'intermédiaire des anges, et que I'humanité n’avait présenté
personne d’égal ni méme d’approchant celui qui recut ces annonces, le messager accomplit sa
mission d’'une maniére beaucoup plus humble qu’a l'ordinaire, et la il réduisit sa nature méme a
néant et mit de coté les lois établies, puisqu'’il sentait (ou : comprenait) que tout était maintenant
entierement recréé et soumis a l'intention. Je pense que, si cela avait été possible, il aurait décliné
'ambassade, car éprouvant une crainte respectueuse devant sa hauteur et sa grandeur et
incapable de comprendre pleinement le sens du Mystére qui se déroulait, car comment aurait-il pu
ne pas étre indécis, quand Celui dont les séraphins, ne supportant pas la Divinité immédiate, se
couvraient les yeux, allait maintenant, apres leur avoir été annonce, étre congu dans le sein de la
Vierge et revétir toute la nature humaine — excepté le péché ? C’est pourquoi, dit I'Evangile, «lI fut
envoyé», accomplissant seulement la tdche d’'ambassadeur et d’esclave, sans rien prendre de
plus; de méme qu'un commandant militaire confierait a 'un de ses meilleurs subordonnés
'exécution d’un ordre, lui conférant ainsi un plus grand honneur et une plus grande amitié, et
faisant de lui un participant (ou un possesseur) de tout ce qui lui sied.

41. Et 'Ange entra auprés d'elle et dit : «Réjouis-toi, pleine de grace ! Le Seigneur est avec
toi. Tu es bénie entre toutes les femmes !»'3® Quelle grandeur et quelle beauté dans ces Bonnes
Annonces ! Que de paroles concises et peu nombreuses qui contiennent en elles tout le Mystére !
Car telle était la somme de la salutation (de I'Ange a la trés sainte Vierge), et elle servait de
préface aux autres bonnes annonces ; en méme temps, elle éclaircissait tout le sujet, de sorte que
de cette salutation on pouvait en tirer une conclusion ; et comme il en est du commencement, tout
ce qui suit aura un épilogue (une conclusion) ; on pourrait méme dire que ces paroles suffiraient,
rendant tout le reste superflu, si seulement la prudence et la constance virginales (de la Vierge)
n'avaient pas suscité d'autres paroles (des annonces de I'Ange), et n'avaient pas contribué ainsi a
une plus grande joie et & une plus grande gratitude. Et gloire a toi, 6 Vierge, et actions de grace,
non seulement pour ta prévoyance, mais aussi pour le soin et l'attention que Tu as manifestés
pour notre joie, afin que nous ayons davantage de raisons de nous réjouir et d'exulter, en nous
rappelant les nombreuses et diverses choses que tu as entendues de I'ange. Car si tu n'avais pas
été perplexe quant a la salutation, si Tu n'avais pas cherché a en connaitre la nature, nous
n'aurions pas éprouvé une telle joie a I'écoute des paroles angéliques, puisque les mots les

20



Georges Curtesius Scholarius

concernant, qui résonnent en nous et sur nos lévres, nous ravissent autant que les paroles elles-
mémes. Réjouis-toi, dit-il, 6 pleine de grace; car il est impossible de trouver quelqu'un qui mérite
une plus grande salutation que toi, ou qui mérite un titre plus beau que celui par lequel Il t'a
appelée — «pleine de grace» — et t'a appelée a te réjouir. O Remplie de graces, lorsque Dieu t'a
récompensée de ta bienveillance, tu as, de ton co6té, étendu tes beautés a eux ! O toi qui es
honoré de la grace la plus grande et la plus parfaite, inimaginable méme ! Tu as toujours joui de la
joie, unie a Dieu, et goGtant a la récompense qui en découle, comblée de graces. Mais maintenant,
ta joie sera plus grande encore, car tu auras en toi un Zélote qui t'a aimé autant que celui que tu
as aimé (car toi-méme n'avais rien de plus a offrir pour prouver ton amour, et lui ne pouvait te
témoigner autrement son amour réciproque), et qui a accompli des merveilles infiniment plus
grandes encore par un désir et un amour ardents : car tu es exalté, et lui est abaissé; il est épuisé,
et toi tu es comblé; et toi, tu es glorifié, tandis que lui doit étre compté parmi les inglorieux, et vient
prendre sur lui ce a quoi les hommes pécheurs sont soumis — lui, le Trés-Haut, le Parfait, I'Exalté,
I'Exalté, la Richesse de la Grace ! Mais, tout en vous réjouissant des grandes choses qui vous
étaient arrivées, vous éprouviez aussi une certaine tristesse pour le genre humain, car tous, a des
degrés divers, ne jouissaient pas de ces bienfaits avec vous. Vous étiez affligés et vous vous
lamentiez (et vous vous demandiez) : ce qui vous arrivait ne servirait-il pas de fondement au salut
de tous les autres ? — mais réjouissez-vous aussi pour eux : car voici, Dieu a exauceé vos priéres
pour le genre humain, et maintenant il n'y a plus de temps pour la tristesse et la cause de toute
affliction a disparu : a partir d’aujourd’hui, non seulement tout se déroulera pour le mieux a votre
égard, mais vous deviendrez aussi une source de bonheur pour les autres. C’est pourquoi,
réjouissez-vous, car des ceuvres glorieuses vous sont destinées a tous égards et de bien des
maniéres, et vous, ayant recu Dieu, que vous avez aimé, d’une maniére inattendue, vous
fournirez, avec cela et tout le reste, une source de salut et vous leur ferez participer aux
bénédictions dont vous avez été les premiers a bénéficier, y participant dans la mesure ou vous
avez vous-méme contenu en vous ce que les autres sont destinés a recevoir : tandis qu’ils ne
doivent étre sauvés que par la puissance de la grace,139 vous-méme avez contribué par des
travaux aux vertus dignes de si grandes récompenses.

42. Mais pourquoi parler longuement ? Le Seigneur est avec toi, car je suis son ange,
comme tu le vois, et je te parle. Je viens a toi pour t'annoncer sa venue. Oui, en vérité, il est Dieu,
présent partout et en toutes choses, infini en existence, et I'Auteur de I'étre de toutes choses, et de
la nature humaine en particulier. Non seulement il lui donne I'étre, mais il implante aussi en elle
une certaine capacité afin qu'elle puisse, dans une certaine mesure, connaitre le Donateur, et il est
présent en elle comme conscient et inconscient. Toi, cependant, tu as reconnu et aimé le Bien plus
que tous les hommes, a tel point que tu ne peux étre comparé a personne. Et avec toi était le
Seigneur, toujours ravi de ta pureté, et plus il était aimé, plus il te permettait d'étre pleinement
connu. Mais maintenant, Il sera avec Toi non pas de la méme maniére (qu'auparavant), mais d'une
maniere saisissante et inhabituelle, que je proclame aujourd'hui pour la premiere fois non
seulement a tous les autres peuples, mais aussi a Toi, 6 Trés Pur (car pourquoi Te saluer par des
annonces sur des choses ordinaires et bien connues ?),"* afin que, dans une bien plus grande
mesure, Tu auras désormais le Maitre demeurant en Toi, comme dans le passé Tu Le connaissais
et L'aimais plus que quiconque, et dans la mesure ou la nature humaine est la plus pure qui soit, et
plus divinement que toutes les autres réunies; Il vaut mieux dire : il est méme impossible
d'exprimer avec quels avantages Tu surpasses tout ce qui existe et combien, plus
merveilleusement encore qu'auparavant, le Maitre a décrété de s'unir a Toi, de sorte que cela
échappe a toute expression et dépasse toute raison — que I'Incorporel puisse s'unir a la chair en
hypostase, que l'Invisible devienne visible, que I'Indescriptible soit décrit, et que le Créateur soit
uni a la créature.

Ainsi, en apprenant que le Seigneur sera avec vous, tout d'abord, ne craignez rien et ne
m'en veuillez pas de vous saluer par des paroles nouvelles et inédites; mais sachant qu'il résidera
en vous dans la chair et que vous apparaitrez comme la Mére du Premier-né de toute la création,
émerveillez-vous de son infinie bonté, réjouissez-vous de cet honneur, ainsi que de la destinée
sublime du genre humain, pour qui votre Enfant apparaitra comme paix et tranquillité aprés la
neuvieme vague, les tourbillons et les longues guerres; je vous apporte la bonne nouvelle de la
venue merveilleuse du Maitre et du salut des hommes, que vous avez ardemment désiré
accomplir et vivre, d'une part en agissant comme serviteur, et d'autre part en tant qu'élu pour étre
I'Intercesseur de tous, et je viens comme le héraut de ces trois plus grandes choses?; et il serait
juste que vous vous réjouissiez de cela et de chacune de ces trois choses séparément. Et en
vérité, comment Toi, la Bienheureuse, ne te réjouirais-Tu pas ? Comment ne serais-Tu pas ainsi
(Bénie), toi qui non seulement n'as pas subi le déshonneur de la malédiction originelle, mais qui

21



Georges Curtesius Scholarius

feras en sorte que d'autres en soient également libérés ? En vérité, Tu es Bénie entre toutes les
femmes, non seulement parce que Tu as été jugée digne de dons plus grands que toutes les
autres, mais aussi parce que Tu T'es libérée de toutes les horreurs de la malédiction et que tu
seras capable d'en libérer toute I'numanité; et de méme que la honte de la malédiction, née d'une
seule femme, s'est emparée de la nature humaine, de méme maintenant, de Toi, le bien de la
bénédiction rayonnera pour tous, et la semence d'une seconde vie et d'un commencement au
sens véritable du terme naitront. Jadis, elle avait cédé au malin qui l'attaquait; Mais Tu I'as vaincu
avec une grande supériorité, lui qui n'osait méme pas approcher tes pensées, soit en acceptant la
grace en réponse a Celle qui devait accomplir de si grandes ceuvres, soit en récompense de Tes
premiers élans vers la vertu, sur la base desquels, bien sdr, il était impossible de ne pas
progresser vers la plus grande d'entre elles; et elle (Eve), ayant imprudemment désiré golter a
I'arbre de la connaissance, perdit aussi I'arbre de vie : mais Toi, par amour pour les lois de Dieu,
ayant entamé un conflit avec la nature elle-méme, Tu as acquis des bénédictions surpassant la
nature; et elle fut chassée du Paradis; Toi, cependant, Tu es sur le point de recevoir le Créateur de
tout; et elle a corrompu la nature commune; Toi, cependant, Tu sauves l'univers; et le Juge a
multiplié ses gémissements, et elle a appris que dans la douleur elle concevrait et enfanterait; Je
garderai le silence sur les épreuves a venir; mais Toi, dans la joie, Tu concevras le Juge, et en Lui
donnant naissance, Tu te réjouiras encore davantage. Et si, aprés cette épreuve, Tu ressens a
nouveau cette douleur lorsque l'ceuvre de la économie sera accomplie, la joie qui suivra
surpassera la douleur passée, a tel point qu'on ne saurait la qualifier ainsi, car de cette économie
naitront de si grandes et si importantes bénédictions. C'est pourquoi elle fut justement maudite
parmi les femmes, et comme elle-méme souffrit le plus, elle devint pour les autres femmes le point
de départ de leur souffrance. Tu es la Bénie parmi les femmes, et Toi-méme, élevée a la plus
grande gréace et a la plus grande gloire, tu as aussi commencé a répandre des bénédictions sur les
autres femmes, comme d'une source divine. Réjouis-toi donc de tout cela, ayant appris de moi les
vérités qui doivent s'accomplir non pas dans un avenir lointain, mais maintenant, immédiatement;
car le temps propice a la libération des hommes est déja arrive, car tout le reste et tout ce qui Te
concerne s'est accompli comme il se devait et comme cela était nécessaire au Mystére.

43. Gabriel dit cela, obéissant a celui qui l'avait envoyé; et sachant que la Vierge était
troublée, non par la vision de I'ange (car elle y était habituée), mais par I'excellence des choses qui
lui étaient dites et la grandeur et la majesté de ce qui lui était annoncé, et qu'elle désirait entendre
plus clairement (car il aurait été imprudent de se fier immeédiatement aux plus grandes choses, et
elle exprima sa confusion au messager qui se tenait devant elle), il, ayant en méme temps dissipé
sa confusion, la disposa a une foi ferme dans ce qui avait été dit et lui ouvrit I'esprit a le recevoir.
Et voici, «N'aie pas peur, dit-il, car tu as trouvé grace auprés de Dieu» (Luc 1,30). Considérant la
sublimité des choses que tu as entendues, ne soupgonne aucune malice ni tromperie de la part de
celui qui parle, et ne céde ni a la confusion ni a la peur. Car je vois que vous étes partagée entre
deux sentiments : d'une part, vous n'étes pas préte a faire confiance a ce qui dépasse toute
compréhension et tout langage, et d'autre part, vous ne vous permettez pas de contredire ce qui
ne devrait pas étre source de doute. Oui, votre agitation est bénie, elle vous est trés
caractéristique et révéle clairement en vous un esprit trés chaste, qui agit avec prudence en tout
point. Néanmoins, ayez du courage et croyez aux paroles prononcées, et chassez toute hésitation
de votre &me : car s'il est grand d'étre la Mére de Dieu, et rien de plus grand, et que cela exige une
préparation compléte, alors il en va de méme pour vous, qui avez été choisie pour servir comme la
meilleure de toutes les femmes pour des actes pour lesquels, pourrait-on dire, rien ne saurait étre
plus grand, rien n'a été considéré comme insignifiant ou d'ordre moyen, ni comme pouvant étre
négligé. Oui, dans I'ceuvre de a merveilleuse économie, le Maitre ne s'est pas trompé sur |'étendue
de votre pureté; Mais comme Il désirait sauver le monde et avait besoin d'une femme qui réunisse
en Elle toutes les qualités requises, alors, par la force des choses, Il s'est immédiatement tourné
vers toi, la seule, celle que nul sur terre ne saurait surpasser, car, en effet, avant méme que tu ne
manifestes une pureté d'ame et un amour profond pour Dieu, considérant tout comme inférieur a
ces graces, Il t'a aimée plus que jamais et a désiré pour toi les plus grandes bénédictions. Autant
qu'il le pouvait, Il t'a unie a Lui et t'a révélée en tous points comme divine, te réservant pour ce
temps et pour le besoin présent. Car pourquoi L'aurait-ll ainsi parée (de ces dons spirituels) et
dotée de ces qualités, s'll n'avait pas l'intention de les utiliser pleinement ? Et pourquoi ne L'aurait-
Il pas utilisée, Elle qui manifestait de si grandes qualités d'ame, et Lui aurait-Il préféré une autre
femme, différente et moins préparée ? C'est pourquoi Il L'a préparée comme Celle qui allait se
servir d'Elle. Et Il se sert maintenant d'elle comme de celle qui est la mieux préparée, afin que tout
soit I'ceuvre de Sa gréace, et en méme temps, Vous avez tout donné a cette ceuvre. Aussi, ne soyez
ni troublés ni méfiants a I'égard de mon salut («baiser»), en vous rappelant ce conseil si mauvais

22



Georges Curtesius Scholarius

et destructeur qui a trompé les Péres par de vains espoirs de déification ; car je ne vous persuade
pas de croire que vous accomplirez cela de votre propre chef et par votre propre force, afin que
VOUS ne soupgonniez aucune tromperie ni aucun piége de la part de celui qui veut éveiller en vous
l'orgueil par la beauté des annonces et que vous ne vous surestimiez pas. Mais je vous annonce la
plus grande des plus grandes graces de Dieu et une certaine merveilleuse économie, que vous
devez bien considérer, de peur qu'elle ne vous échappe et que vous ne la provoquiez contre vous-
méme, en résistant plus qu'il n'est nécessaire et en vous précipitant dans une dispute concernant
la supériorité des annonces qui vous sont faites ; Car il ne faut ni céder a ce a quoi on doit résister,
ni contester l1a ou cela serait d'un grand profit pour celui qui se fie pleinement a lui-méme; car 'un
et l'autre, étant des extrémes, sont blamables. Mais si I'on fait confiance avec assurance et que
I'on résiste avec prudence, alors ce juste milieu est une vertu et mérite a tous égards les plus
grands éloges. Votre ancétre, en effet, ayant cédé au Malin sans examiner ses conseils, a savoir
qu'il voulait la précipiter dans I'abime de la désobéissance (au commandement de Dieu), et n'ayant
pas reconnu la tromperie, a subi un chatiment pour sa naiveté et sa simplicité déplaisante.
Zacharie, cependant, plus récemment, ayant mal écouté la proclamation de l'ange et ne l'ayant
pas crue, a subi un chatiment clair, afin que lui-méme et tous les autres cessent de discuter la ou
c'est le moins nécessaire. Mais il te convient, a toi le plus sage des hommes, d’éprouver autre
chose selon ce qui a été dit et d’en reconnaitre la vérité intrinséque, bien qu’elle soit inaccessible a
tout esprit ou a toute parole, et néanmoins de t'y soumettre avec joie, de t'y fier, croyant que c’est
Dieu qui 'ordonne ainsi, a la sagesse et a la puissance duquel toute chose se soumet.

44. Libére-toi donc de ce choc et apaise ton ame troublée, en étant sage et sans avoir
besoin des conseils de quiconque; je t'expliquerai la situation plus clairement et te révélerai le sens
de la bonne nouvelle, afin que tu n'aies plus aucune raison de t'inquiéter et que rien ne subsiste
qui puisse te causer angoisse et confusion. Voici, tu concevras dans ton sein et tu enfanteras un
fils, et tu lui donneras le nom de Jésus. Je voulais te le dire auparavant, lorsque je t'ai annoncé
que le Seigneur était avec toi, que selon la loi de la conception humaine, toi, vierge, tu concevrais
un Maitre, qui a pris sur lui la participation du sang et de la chair pour le salut de sa création, et
qu'en son temps tu le porterais dans ton sein et enfanterais un fils, ton premier-né, ton unique, et
que tu lui donnerais le nom de Jésus, un nom digne de sa conception et de sa naissance, et de
tout ce qui est inhérent a la race de la beauté et de I'honneur, et surtout, de la libération méme de
tous. Celui-ci sera grand, et, paraissant humble au début, il montera ensuite & une grande gloire,
lui qui est par nature grand et glorieux, qui posséde toute gloire et majesté, et qui est véritablement
ton Fils, Vierge. Tous croiront en lui et le proclameront Fils du Dieu Trés-Haut, excepté ceux qui,
ne s'arrétant qu'aux apparences, refusent de voir la puissance hypostatique qui est en lui. Le
Seigneur Dieu lui donnera le tréne de David, son pére, car il ne lui a pas interdit I'acces a ses
trébnes ni ne lui a envié la gloire égale a la sienne ; mais avec elle, il I'a fait participer a tout ce qui,
par nature, sied a un pére. Comment pourrait-il envier le trbne de David, qui, grace a toi, lui sied
aussi par la chair qu'il doit recevoir de toi ? Et s'il I'a fait participer aux plus grandes choses, ne
daignera-t-il pas, a plus forte raison, le rendre digne des moindres ? Et Il régnera éternellement sur
la maison de Jacob, et Son régne n'aura point de fin. Car le malin (le diable) ne régnera plus sur
les hommes, et celui qui est vaincu par le Bien supréme ne pourra se venger de sa défaite, et sa
violence n'aura plus sa place, puisque méme sa descendance sera entierement exterminée; mais
tous prendront place sous un seul Roi et Seigneur, se rapprochant de Lui d'autant plus qu'll les a
accueillis.158 lls ne sont pas venus a Lui d'eux-mémes et n'ont pas échappé a l'erreur, mais le
Seigneur, étant venu, a trouvé ceux qui s'étaient égarés et les a délivrés de l'erreur, et a agi envers
eux comme envers ceux qui lui sont proches, et leur a ouvert I'néritage paternel; car il en sera
ainsi, et méme bien mieux et de fagon plus divine que je ne le souhaite de tout présenter en
quelques mots, me contentant également de ces seuls mots contenus dans ma salutation, & moins
que I'émotion qu'ils ont suscitée, qui a saisi votre ame, ne vous ait, a son tour, exigé que je vous
apporte la paix par d'autres paroles.

45. La Vierge, ayant entendu cela si bien, ne fut plus accablée par l'importance de la
chose, et sa confusion s'était déja dissipée, si bien qu'elle ne put y répondre. Mais elle croyait
sincerement, car elle savait pour de nombreuses raisons que cela devait arriver, et pour celle qui
croit, il n'y a plus lieu d'étre confuse aprés cela; et maintenant, conformément a la vérité et a la
clarté absolue des situations qui lui étaient présentées, elle devait prononcer des paroles dignes
du sujet. «kEt comment cela se fera-t-il pour moi, ou je ne connais aucun homme ?» demanda-t-
elle. «Je dois vous donner une réponse tout a fait appropriée, dit-elle, mais puisque vous m'avez
exhortée a étre pleinement courageuse et a ne pas craindre, alors, bien sdr, vous me permettrez
de vous interroger, afin que, lorsque l'agitation dans mon &me se sera encore apaisée, je puisse
vous donner une reponse digne. Je me suis fixé pour but de rester vierge, et je n'ai eu aucune

23



Georges Curtesius Scholarius

expérience avec un mari, et n'en aurai jamais.» Or, sans époux, la conception et la naissance sont
impossibles, comme c'est le cas pour nous autres humains. Mais vous dites que je dois concevoir
selon la loi humaine et donner naissance a un Homme véritable, auquel, d'autre part, comme vous
le témoignez, sont attribuées la grandeur, la majesté, un royaume éternel et toutes les plus
grandes choses. Alors, dites-moi, comment cela se produira-t-il pour moi ? Comment de telles
contradictions seront-elles conciliées ? Comment la virginité et la naissance peuvent-elles aller de
pair ? Comment moi-méme, étant et restant vierge, pourrai-je aussi devenir mére ? Je ne pose pas
cette question par incrédulité, ni ne compare vos propos a l'état et a la loi de la nature ; mais,
incapable de concilier ces choses et de les imaginer aller de pair, j'en viens a formuler ma question
ainsi, comme si je considérais vos dires comme impossibles et que je prenais vos paroles pour
une sorte de tromperie; mais il n'en est rien ; je souhaite simplement savoir comment ces choses
merveilleuses m'arriveront. Car il est impossible que vous les ignoriez, comme vous avez été
instruite d'En Haut et en toutes choses. Elle posa donc cette question, non sans savoir que ce qui
concerne de telles choses est indicible, sans qu'aucun mot ni image ne puisse l'exprimer, si ce
n'est en reconnaissant que cela reléve du pouvoir d'une Puissance infinie, pour qui rien de ce qui
parait impossible ne I'est réellement; mais désirant en étre absolument certaine, et peut-étre aussi
mettre a I'épreuve les paroles de I'ange : correspondraient-elles aux réponses a la question qui lui
serait posée, réponses que l'ambassadeur devrait présenter ? Lui aussi loue la prudence de la
Vierge et répond sans la moindre contradiction (avec ce qu'il a dit précédemment), apportant ainsi
la preuve que la question n'avait pas été posée dans un esprit de controverse, mais qu'elle
émanait de I'ame la plus sage.

46. En vérité, dit-il, tu ne connais pas et ne connaitras pas dhomme, bien que tu concoives
et enfantes un enfant lorsque I'Esprit Saint rendra ta virginité capable de porter des enfants, et
lorsque la puissance du Trés-Haut aura banni toute faiblesse physique, dont, grace au Premier, tu
conserves en toi pureté et amour, et grace au Second, tu y insuffles la foi pure. C’est pourquoi ce
n’est pas la chair qui produira en toi la conception, comme chez les autres femmes, qui, tout en
transmettant I'existence matérielle, transmet aussi le péché («la perversité») a I'enfant a naitre,
mais le saint Esprit, substance des Purs, rendra ta chair trés pure et I'utilisera comme sanctifiée, et
la sanctifiera davantage encore par son action. Ainsi, le désir ne précéde pas Ta conception, qui
(chez d'autres femmes) marque le début des douleurs de I'enfantement, d'une souffrance et d'un
malaise accablants, dépassant de loin ses capacités physiques; mais la foi en Toi sera a la téte
des choses les plus grandes et les plus merveilleuses, elle qui facilite les difficultés et a le pouvoir
de déplacer des montagnes et d'accomplir les plus grandes choses, qui relévent d'un
commencement moins visible. Car ce qui est ainsi concu est la semence et la descendance du
pécheé, qui, nourri et mari, devient inhérent a tous ceux ainsi congus, de sorte qu'il est juste et vrai
de dire : «Car c'est dans l'iniquité que j'ai été congu, et c'est dans le péché que ma meére m'a
enfanté.» Ta descendance sera sainte, car elle est congue par I'effusion du saint Esprit et vise a
sanctifier tout. Le Fils de Dieu sera appelé Fils du Trés-Haut a cause de sa puissance. Et comment
se pourrait-il que Celui qui est venu porter les péchés du monde ne soit pas saint ? Celui qui vient
s'emparer des biens des puissants et détruire leur tyrannie ne devrait-il pas posséder la plus
grande puissance et la plus grande force ? Par la parole du Seigneur, les cieux furent établis dés
l'origine, et par le souffle de sa bouche toute leur puissance; mais maintenant le Trés-Haut envoie
son Fils bien-aimé combattre pour ses serviteurs, et maintenant il ne s'éloigne jamais du sein du
Pére. L'Esprit, étant de méme nature que lui, étant présent, I'assiste dans I'ceuvre de la économie
et participe a son accomplissement, par quoi non seulement les cieux et toute la terre et ses
habitants, mais méme les anges eux-mémes, bénéficieront et connaitront la plus grande joie. C'est
pourquoi, tu conserveras ton intention et accepteras la conception, et ton état de pureté ne
s'opposera pas a la véritable et naturelle génération, ni ta virginité intacte n'en subira aucun
dommage; et aucun fardeau lié a cela n'apparaitra en aucune fagon, car le Trés-Haut, sa
Puissance et son Esprit ont pris sur eux d'accomplir toute I'ceuvre. Ainsi, cherchant un moyen (par
lequel cela se produira), si je dois moi-méme dire une parole et que Tu es capable de la recevoir,
si Tu désires savoir ceci, alors sache une chose et une vérité : tout est facile pour Dieu, et tout ce
que nous pouvons dire est en Son pouvoir; mais si Tu désires entendre quelque chose de plus,
alors cela n'est connu que de Celui qui I'a ordonné ainsi, et pour moi, pour Toi et pour toute la
création, non seulement de savoir, mais méme de le rechercher est absolument interdit.

47. Aprés que Gabriel eut ajouté ces paroles aux précedentes, la Vierge Marie, n'ayant
aucune intention de manifester la moindre méfiance, ayant compris la vérité de ce qui lui avait été
dit et ayant regu pour cela l'aide de la grace de I'Esprit, ne voulut plus s'enquérir davantage ni
perdre de temps en questions. Elle donna une réponse simple et concise, ou plutét, compléte et
sage, digne de sa position et convenant a une personne comblée des graces de I'Esprit : «Voici la

24



Georges Curtesius Scholarius

servante du Seigneur; qu'il me soit fait selon ta parole.» Et elle s'en remit aux jugements de Dieu,
qu'il est impossible de contester, opposant a sa faiblesse une puissance toute-puissante et, par sa
déclaration, faisant preuve d'une foi prudente, révélant ainsi sa constance. «Je m’en remets, 0
Gabriel, dit-elle, aux choses dont tu as parlé, ou plutét a ce que notre Maitre commun commande,
et jexprime ma volonté a cet égard et m’'offre volontiers a Lui, afin qu’ll puisse en faire usage, et
plus encore s’ll entend faire bénéficier 'univers de ma coopération; mais si ce qu’ll commande
dépasse toute compréhension et toute parole, et si tout ce qui m’est inhérent est bien en deca de
ce qui est adéquat a de telles grandes choses, alors je multiplierai mes priéres, qui sont les seules
que jai pour les choses les plus importantes; mais Celui qui commande cela sait assurément
comment ce qu’ll commande s’accomplira, et Il joindra des actes a Ses paroles, car rien de ce qu’ll
veut faire n'est impossible a Sa puissance.»

48. O reponse si sage, et d'autant plus sage encore qu’elle fut donnée aprés un examen
attentif des choses entendues ! O audace virginale ! Qui, 6 Vierge, pourrait dignement se dire
«servante du Seigneur» comme Toi ? A qui, aprés Toi, correspond ce titre ? Tous sont serviteurs
du Seigneur, car ils lui sont soumis et gouvernés par lui, et ont le devoir de le servir
personnellement en toutes choses. Mais toi, tu as soumis ton corps et ton &me au Maitre et tu ne
vis plus pour toi-méme, mais pour lui. En vérité, tout le reste, par son ascension vers les étres les
plus élevés, porte l'obéissance due au Maitre, fondement sur lequel il entretient une communion
ininterrompue avec le Créateur de ce monde et d'innombrables autres étres, et, accomplissant son
service servile envers lui, croit s'étre soumis au Créateur. Toi, cependant, ayant levé toute
inhibition, comme si tu n'étais pas né et présent en ce monde, tu étais en communion uniquement
avec lui, le Maitre, sans le voir encore directement, mais en t'approchant directement de lui et en
le recevant. Tu lui as offert un service non pas selon la loi (de I'Ancien Testament), comme une
ombre, mais spirituel et parfait, qui, commencgant par toi, a grandi et s'est grandement fortifié grace
a la vie et a la parole de celui qui s'est incarné a partir de toi et s'est répandu, embrassant le
monde entier. Oui, Vierge, vous étes véritablement la servante de Dieu, sa collaboratrice et sa
servante, car vous étiez destinée a accomplir le plus grand service pour la plus grande des
grandes ceuvres; aussi, je ne sais si c'est par respect pour vous-méme et, pour ainsi dire, par
conscience de votre dignité a cet égard, ou par humilité et modestie, que vous vous étes ainsi
joyeusement appelée par ce titre humble et en méme temps glorieux d'esclave; mais il semble
qu'aucun don ne puisse étre offert & Dieu qui lui plaise davantage que de se soumettre de tout
ceeur a lui et de le servir, de méme qu'il ne peut y avoir de plus grand bien de la part de Dieu pour
les hommes que d'étre et d'étre considérés comme ses esclaves, signe évident qu'il les utilise et
les met a son service; Car s'il est louable pour les fils des hommes d'accomplir le travail des
esclaves pour leurs péres sans s'y opposer, et si quelqu'un, en appelant les esclaves eux-mémes
ses fils, semble leur témoigner une bonne attention, alors quel grand honneur c'est que celui qui,
étant esclave et se montrant avoir accompli le service dévolu aux esclaves, soit clairement
récompensé pour cela par le Maitre a travers ses actes mémes. Ainsi, voici, a Toi, avec tout ce que
Tu possédais, T'étant révélé comme Serviteur de Dieu, le Seigneur d'en haut témoigne de Ta vertu
et, cherchant Ta gloire, ne trouve de plus grande solution que celle qui exigeait un tel Serviteur,
que Toi-méme, voyant, as déclaré étre prét a servir, le qualifiant de service servile — que le
Messager appelait «grace» — et Toi-méme — «Serviteur», qu'il appelait «Plein de Grace» : car, en
vérité, méme avant cela, Toi, étant rempli de graces divines, as alors — dit-il — trouvé la plus grande
de toutes les graces : et Toi, méme dans le passé, accomplissant un service servile envers Dieu,
as déclaré que Tu serais bien plus prét a un nouveau service.

49. O combien belle est la servitude qui T'a révélée comme Maitresse et Guide du genre
humain ! O servitude qui a élevé la nature commune a I'honneur de l'adoption, et t'a conféré
quelque chose de plus grand encore : car non seulement Tu es apparue comme I'Enfant de Dieu,
la plus belle de tous les enfants, et as joui des bénédictions du Pére, mais tu es aussi apparue
comme sa Mére, ce qui s'accompagne d'une notion bien plus grande de proximité et de grandeur
envers Lui, et tu Lui as donné le sang et la chair, statut que tu possédais déja, I'ayant recu sur
cette base : a tel point la gloire et la grandeur de Ton irréprochable servitude Te précédaient; et
comment cela ne pourrait-il pas étre une confirmation de Ta sagesse, et ne pas devenir pour nous
la plus grande édification ? A savoir, que toi, t'étant appelée «la Servante du Seigneur», tu as
ensuite ajouté la priére et le désir (Qu'il me soit fait selon ta parole !); Le Maitre de tous, pour sa
part, n'a pas hésité a ajouter sa grace; mais dés que tu t'es tu, ce qui avait été annoncé (par
I'ange) est devenu réalité, et tu as recu le Maitre congu en toi. De Ia, nous devons aussi conclure
que nous ne devons pas prier avant de nous soumettre a Dieu, et qu'il nous est impossible de
recevoir ce que nous demandons dans nos priéres si nous ne manifestons pas d'abord notre
obéissance au Maitre. Et en méme temps, nous devons prier pour acquérir ces choses si

25



Georges Curtesius Scholarius

glorieuses (I'obéissance et la soumission a Dieu), tout comme tu n'as pas jugé indigne, de cette
maniéere (c'est-a-dire aprés t'étre reconnu comme le Serviteur de Dieu), de prier pour ce qui t'avait
été annoncé avant méme que tu ne pries. Qu'il en soit ainsi !

50. Or, puisque la mission de l'ambassade avait été pleinement accomplie, et que le
messager avait annoncé a la Vierge que le Maitre réapparaitrait en Elle, tout en dissipant la
confusion causée par ses annonces, en révélant le sens des paroles qui lui avaient été adressées
et en décrivant avec beauté tout ce qui allait advenir, et qu'Elle s'était donnée entiérement, croyant
et confiante, et qu'en méme temps elle avait été préservée de toute tromperie et n'avait subi aucun
mal des louanges, alors il n'était plus nécessaire de parler. Et, ayant obtenu la foi de la Vierge, il la
quitta. Celui qui l'avait envoyé n'avait pas besoin de rapporter ce qui s'était passe, car Il était Lui-
méme présent et savait tout, et avait achevé I'ambassade. Cependant, aussitét aprés ces paroles,
Elle accepta leur accomplissement et regut l'ineffable conception, et la Vierge devint Mére, sans
pour autant perdre sa parfaite virginité, si ce n'est qu'elle y acquit une plus grande beauté. Et ceci
aussi, en plus de ses autres devoirs, lui fut confié. Quelle mére serait plus digne de ce service
qu'une Vierge pour I'lmpassible et le Pur, venu pour le salut des impurs ? Et aurait-ce été une
bénédiction pour Celle qui I'a congu et allaité, si par la Elle avait mis en péril la beauté de sa
virginité et perdu la beauté qui en découlait ? Ainsi, Elle avait regu le Maitre en Elle, et maintenant,
alors que les prophéties (de I'Archange Gabriel) s'étaient accomplies et que tout soupcon était
devenu un lointain souvenir, rien ne L'empéchait de se réjouir, ayant remplacé sa confusion
passée par un sentiment de plaisir, méme si, de ce fait, Elle éprouvait une Iégére souffrance,
mélée de joie et d'émerveillement. Car, bien sir, Elle était émerveillée d'avoir été témoin d'un
double miracle (a savoir qu'Elle, étant Servante, avait recu le Maitre et, étant vierge, avait congu
un Enfant); Elle se réjouissait d'avoir gardé Celui qu'elle désirait et d'étre unie a Lui non seulement
par l'esprit, mais aussi par le corps qui y avait contribué, et pressentait, ou plutot, réalisait
clairement, que ce qui se produisait maintenant serait le début d'autres grandes bénédictions.
Aurait-Elle vraiment pu rester indifférente au fait qu'ayant achevé Sa course, Elle recevrait les plus
grandes récompenses pour les exploits qu'Elle avait accomplis en matiére de vertus ? Et comment
cela aurait-il été possible, quand, aprés la économie achevée, Elle, demeurant seule dans la vie
jusqu'a sa mort, a éclipsé (surpassé) Ses premiers actes par les seconds et accompli des
prouesses ineffables, non seulement pour acquérir de nouvelles vertus, mais aussi pour conserver
celles qu'Elle avait déja acquises, en accomplissant certaines en signe de gratitude envers Dieu et
en jugeant les autres dignes d'étre assimilées ?

51. Immédiatement aprés cela, elle congut, et Dieu (qu’il ose aussi parler de ces choses)
fut congu dans le sein de la Vierge, ayant réalisé en lui-méme la nature humaine et un étre qui,
quant a sa nature, n’était soumis a rien par celui qui le recevait — sauf dans la mesure ou cela lui
apportait gloire et honneur — et n’était pas amené a un état particulier pour correspondre a celui qui
le recevait; mais il est immuable en tout et arrange tout, tandis que lui-méme n’est soumis a rien; Il
lui fallait véritablement assumer la nature humaine et, comme le dit Paul : «Celui qui était de
condition divine... a pris la condition de serviteur»; et la nature qu’il a assumée contenait en elle la
plénitude de la Divinité, non pas par une simple renaissance de la Divinité en lui (car alors il n’y
aurait pas d’épuisement et il serait impossible de dire que Dieu s’est «incarné»), ni par une
synthése ou un mélange de natures, mais selon une seule base et une seule hypostase, tout en
préservant les propriétés naturelles de chacune des deux natures, sans aucun changement ni
mélange, mais en les mettant en communication I'une avec I'autre en vertu de leur union ultime et
véritable sur une seule base; de sorte que tout ne peut étre réduit a une seule chose et adapté I'un
a l'autre de la méme maniére. Si toutefois la Plénitude de la Divinité a assumé la nature humaine,
cela implique que les Personnes divines sont inséparablement unies 'une a l'autre par I'insondable
nature divine, raison pour laquelle nous disons que Dieu et la Divinité se sont incarnés.
Cependant, ce qu'll a assumé (la nature humaine) ne s'est uni en personne qu'a une seule des
Hypostases divines, puisque les Personnes divines, ayant en commun l'une de I'autre selon leur
nature, ou plutét étant Une, sont divisées selon leurs propriétés fondamentales (différentes pour
chacune des Personnes de la sainte Trinité), tandis que la plus grande, tant en chose qu'en nom,
I'Incarnation divine s'est produite non selon l'union par nature, mais selon la propriété hypostatique
et personnelle, ce qui a exclu de la participation en cette matiére la totalité des Personnes divines,
tout autant que la différence selon I'essence. C'est pourquoi, comme la différence de natures dans
le Dieu incarné est en opposition directe avec l'identité de Son essence en tant que Dieu éternel,
de méme son hypostatique et son union (avec la nature humaine) doivent étre distingués a la
lumiére de la différence entre les Hypostases divines quant aux propriétés personnelles de
chacune d'elles; C’est pourquoi, voici, dans l'union selon les natures (divine et humaine), la
plénitude de la Divinité a assumé la nature humaine, mais dans lidentité selon une seule

26



Georges Curtesius Scholarius

hypostase, I'lncarnation fut 'ceuvre d’une Personne distincte; et cette Personne était le Verbe de
Dieu, que Gabriel appelait «la Puissance du Trés-Haut» et «le Fils de Dieu», et «la Sagesse», et
«I'lmage et la Marque du Pére», et «le Créateur du monde», expressions qu’il pouvait utiliser parmi
d’autres; Puisque le monde entier a été créé par le Verbe," en qui sont cachés tous les trésors de
la sagesse et de la connaissance'™ et les fondements rationnels de tout ce qui existe et de tout ce
qui vient a I'existence, et puisque la culpabilité qui nous a frappés relevait tout particuliérement de
Sa sphére (car elle consistait en un désordre de la raison, qui conserve en nous, dans une
certaine mesure, une image du Verbe de Dieu), il était nécessaire, par le Verbe, de nous recréer,
nous qui étions corrompus par le péché; car son ceuvre fut de nous faire exister, puis de restaurer
ce qui s’était égaré et de payer justement pour notre péché, et de nous pardonner a nouveau selon
sa bonté; cependant, Sa naissance, qui est temporelle, devait correspondre a I'éternité (Sa
naissance), afin que le Fils de 'lhomme soit le méme Fils de Dieu, et en tout, le Fils de Dieu devait
conserver Sa filiation exclusive (par rapport a Dieu le Pére).

52. Le sein de la Vierge regut donc ce Verbe de Dieu déja congu en lui, et avec la
conception eut lieu I'union de la nature divine avec I'hnumaine. Dieu assuma corps et ame, et I'ame
recut aussitdt un corps correspondant. Alors, pour la premiére fois en Dieu, corps et ame furent
réalisés et unis I'un a l'autre. Car il n'aurait pas convenu que la Cause parfaite de toutes choses
s'unisse a quelque chose d'imparfait ou n'ayant pas encore acquis sa perfection, de méme qu'il
n'aurait pas été conforme a l'union selon I'hypostase que la nature qui regut le Verbe existat en
elle-méme avant de le recevoir. Ainsi, le corps congu du Sauveur grandit et se fortifia
progressivement. Car, bien qu'il et immédiatement recu une image, qu'il fat parfait et ne fat
dépourvu de rien de ce qui est requis pour un corps, il n‘avait pas encore acquis la quantité (le
volume) nécessaire. Il était en effet nécessaire que, méme imparfait dans sa forme, rempli de la
puissance de Dieu, comme pour ne pas lui permettre d'atteindre immédiatement la plénitude de la
perfection, il obéisse aussi, dans ce développement progressif, a la loi de la conception humaine.
Et pourquoi s’étonner que, dés sa naissance, le Sauveur ait non seulement respecté les lois de la
nature par son développement corporel, progressant selon un ordre et un degré précis, mais que
Lui, la Sagesse de Dieu, ait été progressivement rempli de sagesse et d’esprit, afin de ne pas
apparaitre comme une sorte de miracle, étant un homme, et en méme temps, par ses actes et ses
paroles, s’écartant complétement des régles du développement progressif communes aux
hommes, régles qui, nécessairement, inciteraient chacun a se précipiter vers la foi en Lui, ce qui
aurait pour conséquence de violer le but de la économie.

53. Mais en vérite, quel langage, quel esprit pourrait révéler les choses relatives a
I'Incarnation divine ? Qui, contemplant la hauteur et la grandeur de 'Economie divine, méme si
c'était Paul, méme s'il était monté au troisieme ciel, ne s’exclamerait pas, avec vérité et noblesse :
«O profondeur des richesses, de la sagesse et de l'intelligence de Dieu ! Que ses jugements sont
insondables, et ses voies impénétrables !» Car en vérité, tout ce qui vient de Dieu surpasse toute
intelligence et toute parole, et reléve de sa sagesse dans la perspicacité'® avec laquelle il fait toute
chose et pénetre toute chose, si insignifiante soit-elle. Quiconque tente d'effleurer les merveilles
relatives a 'Economie subira un aveuglement et un échec bien plus grands que ceux qui essaient
de regarder le soleil en face avec des yeux faibles ou de voler sans ailes ; Car ici, ce n'est pas la
mer qui, miraculeusement, se sépare puis se referme selon sa nature, sauvant les fugitifs,
recouvrant de ses eaux ceux qui les poursuivent avec toute leur armée et les livrant a la
vengeance pour leur malice; ni la fournaise ardente ne correspond a ce qu'en attendaient ceux qui
I'ont allumée, indignés par leur fureur contre les justes (les Trois Jeunes Gens), mais répand la
rosée sur ceux contre qui elle a été allumée et offre un spectacle de piété, de plaisir et de joie
inexprimables ;190 et ce n'est pas I'arche qui est construite, surmontant un si grand Déluge afin de
préserver les semences pour le genre humain, et qui apparait comme une sorte de second Eden,
puisque le péché devait étre éradiqué du milieu et la nature sauvée de la destruction; et ce n'est
pas le soleil qui est arrété — ce géant, jamais fatigué dans sa course; et rien d'autre ne résulte des
ceuvres divines qu'll a accomplies miraculeusement chaque fois en son temps et selon les
besoins, ou pour le soutien de la justice, ou En guise de chatiment pour la méchanceté (le mal), ou
tout acte similaire, commis en un seul cas ou a maintes reprises, mais par une seule volonté et un
seul désir, Celui qui a tout créé et qui est capable de sauver le monde entier ou de le détruire,
devient un Homme sans péché — lui-méme ayant, bien sar, créé 'homme a l'origine — devant
conduire les hommes hors des situations désastreuses que leur a infligées a cause du péché, et
maintenant il s’abaisse dans l'ignominie de la chair afin d’exalter a la plus grande gloire ceux qui
sont restés si longtemps dans l'ignominie, et, étant Esprit, il prend matiére, et I'lncorporel devient
un corps, et I'lllimité est limité, et le Créateur des siécles devient soumis au temps, et ajoute le
charnel a la naissance éternelle, et révéle la Vierge comme la Mére, et recrée tout de nouveau,

27



Georges Curtesius Scholarius

sans renoncer au meilleur et sans déshonorer le pire, dans lequel non seulement le dessein de
I'économie dépasse toute compréhension et tout langage, mais aussi son exécution, grande et
merveilleuse, et répondant a une si grande... En conclusion, il s'agit de l'effacement du péché et
de la libération des chaines, du détachement de I'ame et de l'incorruptibilité de la chair, du
repeuplement du Paradis, de I'Arbre de Vie et de I'adoption, ainsi que de I'abondance de toutes les
autres bénédictions, grace auxquelles non seulement ceux qui ont souffert & cet égard sont
comblés, mais aussi tous ceux qui, dans le plan général de I'hnumanité, ont été touchés par ces
malheurs. Quelqu'un pourrait-il alors dire quoi que ce soit de plus, que ce soit pour rendre grace,
pour soumettre un sujet de discussion et, en quelque sorte, pour faciliter par son raisonnement la
compréhension de ce qui dépasse toute compréhension et toute parole ? Pour moi, en effet, ce qui
est passé sous silence me parait indicible, et ce qui a été proclamé me parait incompréhensible ;
ou plutdt, il serait plus juste de dire : ce qui est tu est inconcevable, et ce qui a été proclamé n'en
demeure pas moins indicible. Mais tout ce dont j'ai parlé aujourd'hui est inférieur a la réalité elle-
méme. et ce n'est pas seulement mon sentiment, bien qu’il soit plus fort que tous les autres, mais
celui de tous les hommes, et non seulement d’eux, mais aussi des anges eux-mémes.

54. Par conséquent, que tout ce qui concerne la conception de Dieu par la Vierge et sa
naissance soit tu, ou réservé a un temps approprié, si quelqu'un souhaite aborder ces sujets,
uniquement par zéle et sans autre but. Quant aux graces dont le Verbe incarné nous a honorés, et
dont nous avons joui par son sacrifice, chacune de ces choses mérite sa propre féte et sa propre
célébration, et les discours a leur sujet doivent donc étre divisés. Aujourd'hui, le jour de
I'’Annonciation est notre théme, et il convient que notre discours I'examine et le célébre, autant que
cela est possible dans les écrits sur ce sujet, avec l'aide de la Vierge elle-méme. Elle a déja
esquissé le théme et présenté les raisons de la signification de ce jour, compilées a partir de
sources nhombreuses et variées en une exposition simple et concise, ou plutdt, invoquées a la
lumiére de la bonté de Dieu, et auxquelles elle revient avec la méme importance. car il est
impossible qu'elle ait eu un commencement contraire a celui des choses qui ont eu un tel
commencement et une telle fin, m'étant chargé de les exposer en les expliquant et en les
ordonnant. Ainsi, comme nous n'avons pas résisté a la bonté de Dieu, une abondance de biens a
été accordée a nos ancétres. lls ont recu un lieu de confort et de jouissance totale, empli de joie et
exempt de toute tristesse, une noble autorité sur le monde animal, et, de surcroit, la possession de
tous les biens terrestres, la connaissance de Dieu, certes pas encore immédiate et non conforme a
Son essence méme, mais bien plus parfaite que celle qui est venue aprés la chute, la
connaissance de toutes choses, infaillible et inébranlable, grace a laquelle nos affaires devaient
étre gérées et par laquelle nous devions nous-mémes étre élevés a la plus haute connaissance, la
pureté de I'ame et de ses facultés, l'incorruptibilité du corps qui lui correspond, le libre arbitre, le
plus grand honneur, un commandement qui le maintient dans les limites nécessaires et qui, de ce
fait, assure la constance de cet honneur, disciplinant ainsi la volonté et préparant I'nomme a une
vie qui transcende la nature. Voila ce que nous avons regu du Maitre. Alors I'envie, premiére et
plus pernicieuse semence de l'orgueil, se dressa contre nous, revétant le masque du conseil
impartial, et nous fit aussitét captifs. Ayant trahi les armes et la force que le Maitre nous avait
données pour chaque combat, nous trahissons la Vérité et nous livrons au pére du mensonge,
nous nous éloignons de l'ordre établi et sommes guidés en tout point par des désirs illicites. Nous
cherchions a posséder ce qui ne devait pas étre possédé, ou ce qui devait étre recherché comme
il se doit, par nos actes et par I'observance du commandement. Dés que la loi fut transgressée, le
chatiment s'abattit sur ses contrevenants, et la perte d'une si grande richesse de bénédictions
s'ensuivit. La terre se remplit d'iniquité, et le Seigneur parut hostile a I'humanité, tandis que
I'ennemi, hélas, récoltait les fruits lIa ou la semence de Dieu avait poussé. Vinrent alors les lois de
Dieu, les menaces, les fléaux, les chatiments et les chatiments, autant de moyens de ramener les
hommes du mal au bien, mais le mal triompha de ces remédes. Mais, 6 Bonté infinie et
transcendante ! Lorsque le mal abondait, les ceuvres de Sa compassion se multiplierent, et le
Maitre descendit sur terre afin de retrouver la drachme perdue et de recueillir les brebis égarées,
de remplacer les horreurs nées de I'envie (ou de la malveillance) par les beautés de I'amour,
d'attirer a Lui les orgueilleux par Son humilité, de racheter ceux qui avaient été faits captifs par Sa
mort et Son sang et de les faire participer a la vie qui est en Lui, de nous combler véritablement
des bénédictions qu'll désirait (dés le commencement) pour nous, et d'enlever les obstacles qui se
dressaient sur notre chemin, prenant Lui-méme sur Lui le chatiment supréme de nos péchés; Et
pour que tout cela — si inoui jusqu'a présent — puisse se réaliser, Lui, annoncé a Elle par un ange,
entre dans le sein de la Vierge trés immaculée et est congu selon la loi de la nature humaine,
congcu sans semence, lorsque I'Esprit vivifiant a révélé que son sein était fécond; un tel
commencement est accepté par le grand mystére de la économie.

28



Georges Curtesius Scholarius

55. Jusqu'ici, nous avons parlé de ces choses, puisque nous les célébrons aujourd'hui. Car
la parole est consacrée a la Féte, et la Bonne Nouvelle est la cause de la Féte, et celles-ci — dans
la mesure ou l'infirmité de I'esprit et de la parole peut comprendre les plus grandes choses qui
échappent a toute capacité de compréhension par l'esprit et la parole — contiennent une telle
signification. Mais quel esprit peut contempler la bonté de I'Enfant congu ? Quelle parole peut
chanter la pureté de Celle qui a congu ? Qui peut dignement louer le Porteur de la Nouvelle, a qui
fut confiée I'ceuvre de cette mission si belle ? Oh ! quelle joie submergea la Vierge, qui, au-dela de
toute espérance, entendit ces grandes choses, et peut-étre fut-elle affligée avant de les entendre;
ou peut-étre quelque chose en elle-méme, plus que toute autre chose, répondit aux choses qu'elle
désirait, de sorte qu'elles tourbillonnaient dans son esprit et sur ses lévres ! O Jour, le plus beau
de tous les jours, qui t'as conféré une beauté, un ornement et un honneur particuliers, de sorte
qu'on ne cesse de lui rendre 'nommage qui lui est d0 : car lui seul contient en lui le
commencement de notre salut et la cessation du péché; il surpasse de loin le jour de la création de
I'humanité : car alors le Maitre a jugé dignes de ces graces les hommes qui n'avaient rien apporté
par eux-mémes (car aucun d'entre nous n'avait jamais été au monde auparavant); mais
maintenant |l daigne accorder une si grande miséricorde méme a ceux qui ont hai le Bienfaiteur et
se sont montrés hostiles envers Lui; et c'était alors que les calamités engendrées par le péché
étaient encore inconnues; mais maintenant nous les connaissons par expérience; alors, sans la
participation des hommes, leur création a partir de la poussiére eut lieu au commencement; mais
leur recréation s'opére de Lui personnellement, par son acceptation de nous comme participants a
cette ceuvre; et alors, voici, Il, demeurant dans Sa dignité, leur a accordé de si grandes graces; et
maintenant, tout en restant humble et condescendant, Il nous a honorés a un tel point, et jusqu'a
ce jour de notre Recréation, Il ajoute encore beaucoup a sa joie et a sa gloire.

56. Et ce jour non seulement surpasse celui-ci, mais aussi, avec tous ceux qui lui sont
associés et qui lui sont égaux en honneur, il rivalise vaillamment avec lui pour étre le meilleur de
tous; car il ne recrée pas seulement I'homme, mais il refait aussi toute la création et est seul
capable d'accomplir ce qui appartient aux actes de tous; car pour la création de I'homme, il a fallu
tenir compte des actes des jours précédents (de la Création), et pour la recréation de toute la
nature, le succes de ce seul Jour suffirait. Puisqu'il était nécessaire que le Mystére ne brille pas
encore clairement, il était nécessaire qu'il ne recoive que le commencement, la semence et
I'étincelle, et il n'était pas convenable de le révéler en trois éléments sous la forme du
commencement spermatique, puisque ce monde entier est composé de trois éléments : le monde
des anges, le monde des hommes et le monde des créatures charnelles, — (c'est-a-dire, du monde
des hommes) seule la Vierge, ayant regu, conservé en Elle-méme les beaux traits de la race
humaine et devait en temps voulu présenter et révéler aux autres le trésor caché en Elle; (du
monde des anges) Gabriel était le seul a servir ce que tous les anges voulaient voir et savoir, qui
répondrait un jour a ceux qui posaient des questions et résoudrait la perplexité, lorsque le
Seigneur, avec des trophées et des signes de victoire, avec des blessures sur son corps, monterait
au ciel; (du monde de la nature créée) le temps, qui produit le mouvement des corps et qui meut
d'autres corps, a amené ce Jour, unique par sa signification, qui devait venir et qui, pour tous les
autres jours, servira de base a la plus grande joie qui surviendra aprés ce Jour; Il serait plus juste
de dire que la Vierge aurait suffi a elle seule a tous ces éléments, comme par un accord mutuel :
car pourquoi chercher, en divisant ces natures, quand il suffit de I'accepter seule a leur place, étant
a la fois ange et homme, revétue d'un corps, et prédominant tellement par rapport & chacun de ces
éléments qu'il est impossible de I'exprimer ? Ainsi, le jour de I'Annonciation non seulement a imité
ces premiers jours par les graces qui en découlaient, mais les a surpassés tant par le nombre et
I'ampleur de ces graces, que par le fait qu'il était, a lui seul, nécessaire a tous dans leur intégralité.
Par conséquent, si quelqu'un affirmait que le monde entier a commenceé ce jour-1a, et y rattachait
par conseéquent un véritable commencement (du monde) et le considérait comme le premier jour
des miséricordes de Dieu a I'égard de la création, il ne serait, je crois, pas loin de la vérité; car
depuis lors, le monde peut a juste titre étre appelé «ordre», ayant été auparavant, lorsque la
rationalité régnait en tous points... s’en sont éloignés, le désordre et le chaos; — et depuis ce Jour,
les miséricordes de Dieu ont invariablement commencé a abonder pour nous tous, comme ses
fruits.

57. Ce Jour surpasse non seulement les jours qui l'ont précédé, mais aussi tous ceux qui le
suivent, les surpassant tous en tout temps (de I'année). Ainsi, jadis, un ange, assis sur une pierre
au Tombeau du Seigneur, annonga aux femmes venues au Tombeau du Crucifié la Résurrection
attendue du Maitre, et par elles aux Disciples, et par eux a leur tour a tout le peuple; mais c'étaient
de bonnes nouvelles de victoire, de glorification du Maitre et de défaite du violeur, de trés grandes
nouvelles, plus grandes qu'il n'y a rien de plus réjouissant, mais ceux qui regurent ces nouvelles,

29



Georges Curtesius Scholarius

avant méme de les entendre, pouvaient déja les attendre; et ce que Gabriel, venant a la Vierge,
annoncga, c'étaient de bonnes nouvelles de paix et de réconciliation inattendue, et que le mur
d'hostilité qui nous divisait avait été abattu, sans lequel notre Maitre ne serait pas entré dans le
combat pour nous et n'aurait pas remporté cette victoire éclatante. Aussi, combien plus grande est
la joie et I'émerveillement, et combien dépasse I'espoir de ce que I'on aurait pu espérer, que la
réconciliation avec nous du Maitre justement en colére, de sorte qu'il nous a traités comme ses
enfants, une fois notre culpabilité effacée, et qu'il a tout fait pour nous, qui étions devenus ses
amis, et qu'il a méme souffert pour nous ! Autant ces choses sont merveilleuses que ces bonnes
nouvelles (de Paques), autant est plus grand ce Jour (de I'Annonciation), qui les a annoncées et
transmises, que le jour qui a apporté ces réalités.

58. Mais quel meilleur commencement pourrait-on faire de la Seconde Venue du Sauveur —
qu’il a lui-méme annoncée directement — et des bénédictions qui en découlent, que le jour de sa
premiére venue ? Car s'il vient pour juger, la nécessité méme exige qu’il vienne d’abord établir des
lois, et il serait impossible d’exiger des hommes un compte rendu strict de leur conduite s’il n’en
avait pas donné lui-méme I'exemple. Et, bien sir, ce jour (de la Seconde Venue du Christ) aura
aussi en lui-méme quelque chose de menacgant (car il est nécessaire que les bons recgoivent les
honneurs et récoltent les fruits de leur travail, et que les méchants soient punis pour leur mal; car
la perfection de la justice de Dieu I'exige, et celui qui doit venir comme Juge remet ce jour a plus
tard) — le premier Jour, que nous ceélébrons maintenant, est uniquement lié a la bonté de Dieu et
n’est associé a aucune nature menacante; Et ce jour-la appellera au royaume ceux qui, autant que
faire se peut, se sont établis de maniére royale, et instituera un festin pour ceux qui revétent les
habits de noces, et honorera ceux qui ont travaillé a la vigne en leur donnant une récompense a la
mesure de leur labeur, plus grande encore que ce qu'ils méritaient. Et ce jour (de I'Annonciation),
ayant brisé les chaines et levé la barriére de l'inimitié, a permis a ceux qui désirent faire preuve de
zéle et de labeur d'obtenir ces bénédictions, et, ayant extirpé tout objet de crainte, a aussitét
accordé certaines de ces bénédictions, et en a offert d'autres dans I'espoir qui ne déshonorera
aucun de ceux qui ont légitimement placé leur espérance en elles. Et bien qu'au moment de la
Premiére Venue du Sauveur les sentences fondamentales prononcées contre les pécheurs fussent
inscrites, ils furent néanmoins honorés de nombreuses et grandes miséricordes de Dieu, ce qui
aurait dd les encourager a la prudence, et personne ne dirait que ceux qui ont péché ont été privés
de la possibilité de recevoir le pardon; Alors (lors du Second Avénement du Christ), les jugements
définitifs seront prononcés, et rien ne pourra changer les décisions de Dieu. Dés lors, comment ne
pas comprendre que le Maitre, s'étant incarné, a comblé les hommes de sa plus grande
miséricorde et, désireux de leur faire du bien, n'a rien négligé d'important ? Il est donc impératif
que chacun godte aux fruits de son attitude envers I'ceuvre du Christ, afin que la récompense soit
sans limite, tant pour les honorés que pour les punis. De plus, que le Maitre ait daigné venir
humblement, sous les traits d'un serviteur, et comparaitre devant des juges iniques — Lui, le Juge,
qui reviendra dans la gloire pour juger le monde — qui ne serait pas émerveillé ? Ainsi, ce Jour (de
I'’Annonciation) recéle quelque chose de plus grand encore que la joie et I'émerveillement de ce
jour radieux (le Second Avénement du Sauveur), outre le fait qu'il fut le premier et qu'il marque le
commencement par rapport a celui-ci. En ce Jour, aprés nous avoir confié le Maitre et avoir établi
les fondements des graces qui en découlent, la Vierge nous a également présenté sa sollicitude a
notre égard. Et maintenant, alors qu'elle apparait pour nous comme une Intercesseuse
supplémentaire auprés de I'Intercesseur qui intercéde pour nous (le Christ), y a-t-il quoi que ce soit
qu'elle ne puisse oser pour nous ? Y a-t-il quoi que ce soit qu'elle ne puisse accomplir, grace a la
faveur du Maitre ? Tous les hommes honorent ce Jour tout au long de leur vie, et lorsqu'un
souvenir heureux leur revient, ils s'y tournent aussitdét, n'ayant rien d'autre en mémoire.
Aujourd’hui, cependant, ils font tout en son honneur, méme si c’est loin d’étre digne d’elle, car de
méme qu’il faut honorer le jour de I'’Annonciation, qui a proclamé le commencement de toutes les
bonnes choses et qui n’a cessé de profiter a tous depuis lors jusqu’a maintenant, de méme tous
ceux qui recoivent des bienfaits d’elle doivent toujours se souvenir de ce jour qui, parmi tous les
jours, porte le plus I'image de ce jour, chacun doit tout particulierement I’honorer et le célébrer pour
'amour d’Elle qui leur a tout révélé et pour tout ce qu’ils sont devenus.

59. Célébrons donc, au fil du temps, cette féte supréme qui est arrivée. Honorons le jour de
I'’Annonciation, ou plutét, comblons-nous d'honneurs en son honneur. Consacrons-lui notre esprit
et nos paroles, qui, de tout ce que nous possédons, sont les plus précieux. N'économisons pas,
méme l'argent, car méme avec lui, nous devons témoigner de la considération envers Celui qui
s'est fait pauvre pour nous, qui nous tend la main du pauvre. Débarrassons-nous du fardeau des
biens matériels et devenons légers; car nous devons monter au ciel, pour lequel le Maitre a daigné
descendre sur terre. Ne rendons pas vaine une si grande ceuvre de son économie, en restant

30



Georges Curtesius Scholarius

pécheurs méme aprés cela, voués au feu éternel. Haissons celui qui a été notre ennemi depuis le
commencement, et les puissances qui le soutiennent. Le Maitre nous a protégés de I'ennemi,
ayant abattu le mur du péché (qui nous séparait de Dieu), et nous a de nouveau armés pour le
combat. C’est pourquoi, ne lui permettons plus d’accéder a nous, mais érigeons plutdét de nouveau
ce mur de séparation, pire encore qu’auparavant, qui nous sépare du Maitre. Célébrons donc cette
féte par nos actes mémes; car il nous faut proclamer notre joie par des signes extérieurs, et par
tous les moyens possibles, rendre évident le triomphe de la féte et montrer notre pleine inspiration.
Réjouissons-nous donc, formons des choeurs et, a haute voix et sous les applaudissements,
faisons connaitre notre joie intérieure; chantons la bonté de Dieu qui nous a inondés de fleuves de
si grandes bénédictions, submergeant la mer du péche; glorifions les ceuvres de la Vierge. En
vérité, méme les rangs des anges se joindront & nous dans la danse et le chant, formant un cercle
avec nous et chantant 'hymne spirituel. De méme qu’ils ont participé a nos efforts lorsque cela
s’est produit, de méme maintenant, alors que nous le commémorons, ils partagent notre joie et
célébrent avec nous. Mais on voit bien que les saisons aussi donnent le meilleur d'elles-mémes a
la féte, comme elles l'avaient fait alors pour la venue du Roi : car déja la face de la terre se
renouvelle, tout tend vers la croissance, et un sentiment de joie imprégne tout, chassant les
ténébres initiales de I'hiver. Si toutefois une nature mauvaise, emprisonnée dans les profondeurs
des ténébres, déplore la chute de la tyrannie maintenant que le Soleil de Justice a resplendi, la joie
est d'autant plus grande pour ceux qui furent trompés par elle et subirent sa violence; et nous
comptons non pas sa destruction et sa chute parmi nos joies, non parce que, dans notre joie, nous
sommes devenus mauvais, mais parce que le chatiment s'est abattu sur ceux qui ont séduit et
continuent de séduire, et les a soumis a des chatiments a la mesure de leur perversité. Tout
contribue a notre féte, tout se réjouit avec nous, tout exulte, d'une part pour lui-méme, puisque le
Maitre, étant venu sur terre, nous a tous comblés de bienfaits; tout honore la Vierge, trés honorée
de Dieu; Tous Lui rendent grace, car Elle aussi a secouru tous. Ainsi, toute la nature, avec nous,
céléebre la féte commune et tous offrent au Maitre et a sa Mére leurs plus beaux présents. Et nous
nous efforcerons de surpasser tous les autres en cela : car la grace nous est venue en premier, et
nous avons été les premiers et les plus particuliéerement a jouir de ses bienfaits, et c’est de nous
que les fruits de la joie et du bienfait se sont transmis aux autres. Le Maitre nous a tellement aimés
qgu’ll a daigné devenir notre compagnon selon la chair, et pour nous, endurer les passions et les
reproches et donner son dme, ce qui est le plus grand acte d’amour. Il est donc clair que tout ce
que nous pourrons offrir est bien inférieur a cela, et tout ce que nous voudrons faire en signe de
gratitude envers Lui ne saurait se comparer a I'abondance de ce qu’ll a fait (pour nous).
Cependant, ne pouvant maintenir une proportion exacte, nul ne doit se soustraire a ce qui est
proportionné a ses forces ni se dérober a sa participation. Le Maitre attend de nous I'amour que
nous Lui portons. Celui qui, donnant tout a tous, ne manque évidemment pas de générosité, n'a
besoin de rien de nous. Il connait donc notre faiblesse; mais manifester notre bonne volonté est en
notre pouvoir, et qu'il la voie.

60. Mais quel nom pourrait-on te donner, Toi qui surpasses toute intelligence et toute
parole, 6 Vierge et Mére, plus élevée que toutes les vierges et les meéres, 6 toi seule sur terre qui
as révélé Dieu et as été couronnée par Lui des plus grands honneurs, et qui as émerveillé toute la
nature par les miracles qui Te sont associés ?! Toi, en vérité, dés le commencement, tu as choisi
pour Toi tout ce qui est saint et, ayant regu l'appel d'en haut, sans lequel il est impossible de
réussir (dans la vie spirituelle), non seulement Tu as gagné la faveur du Seigneur, mais, voici, tu as
été manifestement capable de sauver tous les hommes, ayant porté en ton sein I'Infini et ayant
contenu I'lncompréhensible pour tous; et ayant uni la nature humaine au Maitre, auquel Toi-méme
étais unie la premiére, tu es devenue la Substance, I'Instrument, I'Accomplissement et la seconde
Cause aprés la Premiére de cette chose magnifique que I'épuisement du Verbe Divin nous a
accordée. Et maintenant, par toi, nous sommes devenus «enfants de Dieu et fils de la Lumiére et
du Jour» et cultivateurs et habitants du Paradis mystique (& moins que nous ne provoquions a
nouveau la grace contre nous par notre négligence), pour lesquels toute gratitude te doit, ainsi
gu’a nous tous : car, méme si nous sommes trés, trés loin de ta sainteté et de ta pureté, il serait
juste que nous soyons poussés a te rendre honneur, faisant ainsi ce qui plait a Celui qui t’'a honoré
et a toi, bien sdr, sans nous permettre d’envier les privileges correspondant a la grandeur de ta
vertu; Et si, nous estimant avoir plu a Dieu dans une certaine mesure, bien que notre pureté nous
soit aussi inférieure a la tienne que la terre I'est au ciel, ne devrions-nous pas trouver honteux
qu'aucune louange ne soit prononcée en ton honneur, toi qui nous as tant fait de bien, qui as
restauré nos corps et nos ames et les as, selon ton exemple, libérés des malheurs qui les avaient
frappés ? Et que, pécheurs, nous ne te devions la plus grande gratitude ? Lorsque nous méditons
sur la bonté de Dieu et sa bienveillance envers nous, nos pensées se tournent ensuite vers toi, la

31



Georges Curtesius Scholarius

Vierge, avec un égal respect et une méme joie. Mais, en vérité, méme cela nous est impossible,
car nous sommes incapables d'offrir quoi que ce soit par nous-mémes, tant nos esprits, nos
paroles et nos facultés de pensée sont impuissants a rendre service a nos Bienfaiteurs.
Cependant, tout ce qui est commun a tous les hommes est fait de notre part en ton honneur et en
celui de notre Maitre commun, en expression de notre gratitude et de notre reconnaissance. C’est
avec un amour immense que nous vous honorons, vous qui étes notre Bienfaiteur aprés Dieu, a la
fois comme le plus grand et le dernier, considérant d’'une part le mérite (du bienfait) et d’autre part
son fruit. Nous ne vous offrons que trés peu, 6 Trés-Haut, en tout temps; aujourd’hui, cependant,
bien davantage, car c’est précisément aujourd’hui que vous avez recu la Bonne Nouvelle de la
venue du Sauveur, grace a laquelle nous, qui étions loin de Dieu et de nous-mémes, sommes
revenus a Dieu et a nous-mémes. La Parole, la Mére de la Parole, vous sied aussi; et c’est en elle
que réside le triomphe de notre salut. Et bien que son succés ait été modeste, sans votre aide
manifeste, il n’aurait pu 'accomplir.

61. S’il n’est pas inconvenant pour ceux qui prononcent I'éloge funébre d’exprimer leurs
souhaits et leurs besoins a la Vierge Marie, Mére de Dieu, toujours préte a nous accorder sa
miséricorde, alors nous aussi, nhous ne sommes pas ignorants de notre Bienfaiteur, et nous ne
sous-estimons pas le don recu. Nous désirons sincérement étre sauvés, mais de nombreux
obstacles se dressent sur notre chemin et étouffent 'ardeur de notre désir. C’est pourquoi les plus
courageux doivent s’attacher fermement a la vertu et se persuader de renoncer a certaines choses
bien connues, tandis que beaucoup servent de prétextes aux plus négligents, nombreux parmi les
hommes, et ces choses, par leur négligence, rendent le chemin de la vertu difficile. Ainsi, tandis
que chez d'autres qui désirent étre sauvés, seule la faiblesse de la chair lutte ouvertement contre
I'Esprit, notre peuple est en guerre de toutes parts : contre ses propres passions, contre celles des
autres, contre des ennemis extérieurs, contre des épreuves intérieures. De sorte que, tandis que
nous prions pour que la grace de la économie brille sur tous les hommes et que nous souhaitons
que tous soient sauvés, nous constatons que I'ceuvre du salut est en mauvais état, et dans un état
encore plus grave pour nous, plus accablés que d'autres par de tristes circonstances. De plus,
nous constatons que les chrétiens sont divisés sur les dogmes concernant Dieu. Et bien qu'issus
des mémes principes et solidaires en tout, sauf sur un point, ils sont en guerre les uns contre les
autres, de sorte que ceux qui se disputent a cause de cela risquent de détruire les fondements
mémes du salut. Et lorsque d'autres se sont affermis dans la fermeté et résistent a la vérité, quelle
pierre ne blesserons-nous pas par notre conduite ? Passons sous silence le fait que, méme avant
que le fondement des vaines paroles paiennes polythéistes, ce mal ancien et primordial des
hommes, n'elt été tranche, d'autres mensonges, aussi absurdes que pires, poussaient déja, et
contenant en eux-mémes, comme une marque indélébile, un non-sens complet. Et le mauvais
prophéte, hélas, acquit du pouvoir, a l'instar de sa religion et de ses inepties, et composa des
enseignements contradictoires en tous points, qui ne sont rien d'autre que des délires soporifiques,
et méme plus désordonnés encore, ce qui se juge a juste titre par leur absurdité; Et maintenant,
les tribus perverses qui en sont issues ont envahi la majeure partie de la terre, et l'erreur, telle une
gangréne, s'empare du monde entier et bouleverse tout, consumant et détruisant chaque jour les
corps et les &mes de ceux qui vivaient encore hier. De plus, ceux qui voient cela sont accablés et
tourmentés, d'une part par la compassion pour leurs fréres, et d'autre part par la peur pour eux-
mémes. Et en vérité, la Vérité triomphe malgré la prépondérance des forces du mensonge, et bien
qu'elle I'emporte tout en étant vaincue, elle doit néanmoins les vaincre par tous les moyens
possibles. Oui, toutes ces horreurs, avec leur excés, ont épuisé toutes les sources de larmes; Et
ce que nous voyons est tout simplement incroyable, et ce que nous croyons étre la réalité de ce
qui s'est passé, nous plonge dans la confusion avant de nous attrister et de nous transformer en
sortes de pierres glacées, n'exprimant notre souffrance que par le silence et le tremblement, de
sorte que nous n'avons plus la force de prier Dieu pour étre délivrés de ces maux, car, accablés
par I'ampleur du malheur, nous avons méme perdu cela.

62. Se pourrait-il vraiment que certains individus, parmi ceux qui ont professé une piété
irréprochable, aient développé des idées qui contredisent les opinions établies ? Autrement dit, ces
personnes, qui ne se trompent pas le moins du monde quant aux dogmes de Dieu et aux objets de
la foi, en seraient venues a la conclusion qu’il serait impossible de réussir et d’étre sauvé sans
renoncer au monde entier, voire a soi-méme, comme s'’il s’agissait de malfaiteurs et d’ennemis
cherchant a nous entrainer dans leur chute ? Mais est-ce pour ces individus, capables d’un tel
renoncement, que la nature humaine tout entiére a été renouvelée et que le Paradis, fermé depuis
les temps anciens, s’ouvre ? Se pourrait-il que, hormis ce petit nombre d’individus, le monde soit
maintenu dans un état d’esclavage (spirituel), qu'un changement positif n’ait pas encore
commencé et que 'lhumanité n’ait pas encore accédé a la glorieuse liberté des enfants de Dieu,

32



Georges Curtesius Scholarius

comme le dit Paul ? Mais ces graces sont plutét a attribuer a la sagesse de Dieu, a sa bonté et a
sa compassion pour les hommes, et elles répondent a nos espérances, dans la mesure ou I'on
peut le conclure, étant donné que I'on ne comprend pas la profondeur des jugements de Dieu, ou
plutét, que l'on est incapable de godter, dans les circonstances ordinaires, a ces graces qui
surpassent toute intelligence et toute parole : voila ce que nous nous apprétons a dire brievement
a ce sujet, ainsi que du malheur des chrétiens, et cela trouble nos ames et nous incite a parler
ainsi. Cependant, ne laissons pas ces épreuves nous asservir; que ces vicissitudes, sinon toutes,
du moins certaines, soient résolues; que rien ne nous empéche, armés d'une pensée invincible et
indomptable, et incapables d'en souffrir, de suivre le chemin du salut. Que les prétextes au péché
soient 6tés; que les portes du mal soient fermées. Cependant, pour acquérir la vertu, ne devons-
nous pas aussi affronter quelques désagréments, de peur que la belle vertu ne reste sans
récompense ? Certes, la volonté humaine doit se forger progressivement a travers de nombreuses
adversités; mais il nous est impossible aujourd’hui de courir avec de si lourdes chaines aux pieds,
et avant méme d'atteindre notre but avec de bonnes intentions, une horde d'ennemis surgit et
réduit tout & son contraire. Que tous les chrétiens cessent de connaitre la discorde civile, la
discorde et la satisfaction de la colére contre leurs semblables; car nous subissons les menaces
des méchants (les Turcs), et nous sommes blessés et déchirés par des troubles internes, ce qui
explique pourquoi notre situation s'aggrave de jour en jour. Que I'Eglise du Christ retrouve la paix
et, aprés avoir été désastreusement divisée, qu'elle se rassemble a nouveau; car il n'y a pas de
bien qui ne suive la paix, de méme qu'il n'y a pas de malheur que la discorde ignore. Que la paix et
l'unanimité des esprits et des opinions embrassent le monde entier, mettant de cété toute querelle
et toute rivalité. Que tous reconnaissent la Vérité et que les actes qui en découlent se manifestent;
que la grande majorité, sinon la totalité, se révéle belle; que la belle ceuvre de la économie
prospére; que Ta bienveillance envers nous et Ta sollicitude pour nous augmentent : car, jaloux du
Maitre bon et philanthrope, Tu désires que tous soient sauvés et parviennent a la connaissance de
la vérité. En veérité, ce sont la de grandes choses, et rien n'est plus grand qu'elles; elles sont
inférieures a la Bonté infinie et insondable; de tels dons nous seront accordés par Dieu, et ils
parviendront a ceux qui prient ardemment pour Ton intercession; tous les hommes en ont besoin,
et nous tous en particulier, qui avons été gardés sous ta protection jusqu'a présent et préservés
par ta miséricorde; c'est pour cela que nous prions. Il n'est pas difficile au Tout-Puissant de faire
miséricorde, ni a Toi d'intercéder pour nous, car cela est devenu un tel avantage pour Toi, et cela
correspond a la compassion de Dieu et au fait qu'll, ayant anticipé nos priéres, nous a accordé des
bienfaits. Méme si nous ne savons que demander, que le Maitre fasse ce qui Lui plait (et ce qui Lui
plait est ce qu'il y a de mieux pour nous), qu'll soit indulgent envers nous, et pour cette raison —
Toi, Vierge, que nous importunons tant, oui, Vierge et Enfantrice de Dieu, Tu es notre seule
Intercesseuse auprés du Maitre né de Toi, a qui appartiennent toute gloire, tout honneur et toute
adoration, avec le Pére sans commencement et son Esprit saint, bon et vivifiant, maintenant et
toujours et dans les siécles des siécles. Amen.

33



