Bienheureux Diadoque, évéque de Photicé

VISION D€ SAINT DIADOQUE

1. Question : Pourquoi le désert vous a-t-il tant enchanté ? Dites-le-moi, je vous en prie. La nuit
derniére, dans la paix de mon ame, j'ai interroge le sage Jean, comme s'il était présent. Et vous, 6
glorieuse Eglise Mére, ai-je répéte, pourquoi aviez-vous une si fervente affection pour cet homme
asocial et négligent ?

Et cette voix, si agréable a l'oreille humaine, pourquoi l'avez-vous laissée résonner si
agréablement dans le désert ? Et lui-méme, comme s'il était lui-méme, m'apparut et nous nous
mimes a converser.

Réponse : Comment pourrais-je, dit-il, étant hors du monde corruptible, vous dire cela, mon
ami, vous qui y passez votre vie aussi longtemps que Dieu le veut ?

2. Question : Vous le pouvez, 6 merveilleux, ai-je dit, si vous acceptez de me témoigner votre
amour de la sagesse par des questions. Et, si vous le souhaitez, j'établirai I'ordre suivant :
abordant le sujet méme de nos conversations, vous enseignerez et j'apprendrai. Alors, pourquoi, 6
courageux, as-tu illuminé le désert de tes paroles et de ta vie, y créant une cité de vertus ?

Réponse : «ll y a la une trace de pureté de vie, dit-il, le parfum du désert, I'éloignement des
meeurs urbaines, la communion avec un silence digne. C’est pourquoi jai continué a y vivre,
apaisant la tempéte des pensées humaines par la force de la patience, attendant en esprit cette
voix dont tu parlais.»

3. Question : «Bien. Alors, de quelle voix s’agissait-il ?» Pour l'instant, je souhaite apprendre cela
de vous.

Réponse : «Cette voix parlait de la surdité d'Israél, répondit-il, car ils (les fils d'Israél)
s'étaient, pour ainsi dire, bouché les oreilles avec la cire de l'ignorance, rejetant la voix de la
connaissance du Trés-Haut.» Du désert, j'ai commencé a appeler les peuples sauvages a
embrasser la foi en Lui (le Trés-Haut), revétant la contemplation d'une allégorie claire.

4. Question : «Mais qui est Celui-la, demandai-je, qui a démontré la puissance de ce qui était
préché ?»
Réponse : «La Parole du Pére, répondit-il, prononcée dans I'Esprit.»

5. Question : «C'est vrai.» «Mais comment as-tu reconnu Celui que tu ne connais pas, dis-le-
moi ?»
Réponse : «Sous forme humaine, j'ai vu la puissance divine.»

6. Question : «Moi, 6 divin, j'étais étonné de toi et de ton audace», dis-je.
Réponse : «De quelle maniére ?» demanda-t-il.

7. Question : «Précisément parce que toi, qui étais un homme, tu as baptisé le Fils de Dieu.»
Réponse : «Par 'obéissance, j'ai guéri I'audacey, dit-il, «car il n'y a rien de plus humble que
l'obéissance.»

8. Question : «Bien s(r, I'obéissance ne nait que d'un cceur véritablement contrit.»
Réponse : «Tu as raison», répondit-il.

9. Question : «Je te le demande encore : comment as-tu reconnu la béatitude du saint Esprit
lorsqu'il est descendu du ciel sur le Seigneur sous la forme d'une colombe ?» Car tu as témoigné
I'avoir vu sous la forme d'une colombe.

Réponse : «Des brises joyeuses, dit-il, ont précédé sa venue ineffable (celle du saint
Esprit). Puis une voix est venue du ciel, comme si elle désignait le Fils du doigt, attestée par le
Pére. Elle m'a clairement montré l'infini inhérent a cette colombe.»

10. Question : «Assez. La voix qui s'est fait entendre était-elle celle du Pére lui-méme, ou celle
d'une puissance proclamant en la personne de Dieu ?»
Réponse : «Dieu lui-méme», répondit-il.

11. Question : «Et comment, dites-moi, celui qui existe dans une nature incorporelle et invisible
pourrait-il utiliser une voix sensible ?»



Bienheureux Diadoque, évéque de Photicé

Réponse : «La Divinité, dit-il, ne produit aucun son par aucun organe vocal; mais lorsqu'elle
désire que sa volonté soit entendue, alors, pour ceux qui ressentent l'influence divine, cette
volonté résonne comme une voix.» C’est pourquoi seuls ceux qu’ll veut entendre entendent, méme
si ceux qui devraient entendre et ceux qui sont indignes de cette voix sont réunis.

C’est pourquoi, la voix ne se fit entendre qu’au lieu méme ou le Seigneur fut baptisé.
Autrement, le monde entier I'aurait entendue, résonnant d’une telle hauteur, méme s’il s’agissait de
la voix d’un ange. )

Pour ceux qui désirent le savoir, cela ressort clairement de 'Evangile de Marc, inspiré par
Dieu. Car il parle de la voix susmentionnée entendue sur la montagne lors de la transfiguration du
Seigneur : «Et une nuée apparut et les enveloppa, et de la nuée sortit une voix : “Celui-ci est mon
Fils bien-aimé; écoutez-le !"» (Mc 9,7-8).

12. Question : «Tu as bien enseigné, dis-je. Mais comment devons-nous comprendre I'Esprit saint
et vivifiant, manifesté sous une forme visible ? Car Il est éternel et immuable, comme tu I'as dit.
Alors, qui sait a quoi ressemble cette nature bienheureuse ?»

Réponse : «Et ceci, répondit-il, est digne d’émerveillement en contemplant la voix du Pére.
Car la nature invisible et immuable de I'Esprit ne s’est pas changée en forme de colombe pour se
rendre visible selon sa volonté; mais celui qui fut jugé digne de contempler cette beauté, dans
laquelle I'Esprit divin, descendant du ciel, voulut se révéler a ’'homme, la contempla. Ainsi, par
cette volonté, I'image fut révélée a celui qui la contemplait. On ne peut cependant dire que cette
nature ineffable et incompréhensible, comme par limitation, pour étre contemplée, fut revétue de
cette image limitée. «Et ainsi, dit-il, de la méme maniére, comme sous une forme visible, les
prophétes contemplérent Dieu.» Car ce n’est pas Lui-méme, changé en une forme visible, qui leur
est apparu, mais ils ont contemplé Celui qui est sans image comme dans la gloire, alors que dans
la vision, ce n’était pas sa nature, mais sa volonté qui leur était révélée. Car il est évident que
'action de la volonté leur est apparue comme une image dans les visions de gloire, a cause de
Celui qui a voulu étre vu a I'image de la volonté.

13. Question : «Alors, dis-je, comment Dieu sera-t-il visible aux hommes a l'dge de
lincorruptibilité ?»

Réponse : «Lincorruptibilité du corps, répondit-il, selon le véritable enseignement,
rapproche ’homme de Dieu.» Et ainsi Dieu sera visible aux hommes, tel que I'homme peut le voir.

14. Question : «Alors, dis-je, de nouveau sous forme d'image ?»

Réponse : «Non, répondit-il, mais dans la vertu de la gloire.» Par conséquent, ceux qui
seront jugés dignes de cela (c'est-a-dire de la vision de Dieu) demeureront toujours dans la
lumiére, se délectant éternellement de I'amour de Dieu, mais incapables de comprendre la nature
de la lumiére qui les illumine, telle qu'elle est en elle-méme. Car comment Dieu se limite-t-il, tout
en restant illimité ? Et ainsi, lorsqu'il le veut, il se rend visible, tout en restant invisible.

15. Question : Quelle doit donc étre considérée comme la vertu de Dieu ?
Réponse : La beauté laide, connue seulement dans la gloire.

16. Question : Pour moi, cependant, dis-je, selon la compréhension humaine, la gloire ressemble a
une sorte de vision des plus sublimes.

Réponse : Je ne le pense pas, répondit-il. Car, selon la vraie foi, la beauté de cette nature
immatérielle et bienheureuse, parce que par sa pureté supréme, elle est au-dessus de toute
image. C'est pourquoi seul Dieu contemple comme existant ce qui n'existe pas encore. Car si cette
nature ineffable prenait une forme quelconque, Dieu ne contemplerait pas comme existant ce qui
n'existe pas encore.

17. Question : Que voulez-vous dire par la ?

Réponse : «Ce qui existe entierement dans une image ne peut prévoir pleinement ce qui
sera dit ou fait, car il existe entierement dans une nature limitée, méme si cette nature entiére était,
pour ainsi dire, une vision. C'est pourquoi notre esprit, qui, tel un ceil pergant, scrute tout, ne peut
rien voir de I'avenir, méme aprés la séparation de I'dme d'avec le corps, lorsque, selon notre foi,
I'Ame entiére serait, pour ainsi dire, une vision. De la méme maniére, il faut concevoir les
puissances célestes, dont la nature entiere est considérée comme une véritable vision.



Bienheureux Diadoque, évéque de Photicé

18. Question : «Que penser alors de ceux qui considérent leurs puissances célestes et I'ame au-
dessus de toute image ?»

Réponse : «lls font des suppositions, répondit-il, bien éloignées du véritable sens des
choses. Car ni les anges ni les @mes ne peuvent étre vus; il faut certes les concevoir comme des
étres sans forme. Mais il faut savoir que, dans une certaine vision, ils sont présents comme beauté
et limite intellectuelles, de sorte que la splendeur de leurs contemplations est leur image et leur
beauté.

Ainsi, lorsque I'ame pense bien, elle est entierement rayonnante et visible de tous cétés,
mais lorsqu'elle pense mal, elle est dépourvue de lumiére et n'inspire aucune admiration. De
méme, les ombres captées par la pupille de I'ceil, du fait de la grande acuité et de la clarté de sa
perception, devraient étre appelées la sensation de la faculté visuelle (car il convient que cet objet
de considération, inaccessible a la vue, nous soit rendu accessible, autant que possible, par un
exemple visuel).

De la méme maniére, la pensée que l'esprit tire de son propre principe désirant devient,
pour ainsi dire, une image de l'action (énergie) de I'ame, qui est une conséquence de sa subtilité.
Quant a... Les natures incorporelles, tout ce qui acquiert I'action, devient, comme je l'ai dit, du fait
de son grand raffinement, [partie] de la nature que cela se produise par la gloire ou par la passion.
Il faut penser la méme chose des anges déchus : tant qu'ils pensaient ce qui convenait aux anges,
la beauté méme de leurs pensées devenait pour eux une image de gloire; aprés avoir néglige les
penseées pieuses, leur béatitude méme devint une image de déshonneur.

19. Question : «Ainsi», dis-je, par rapport a la corpulence de notre corps, I'dme et les anges
doivent étre appelés étres immatériels et sans forme; mais, par rapport a la pureté infinie de la
nature divine, ne le sont-elles plus ?» )

Réponse : «L'image est 'achévement de toute venue a I'étre, répondit-il, mais I'Eternel,
n'ayant pas de venue a I'étre, comme nous le croyons, est toujours uniquement Beauté, étant au-
dessus de toute image, car Il n’a pas regu la perfection du devenir, mais a I'étre de Lui-méme dans
'essence surnaturelle.»

20. Question : «Expliquez-moi ceci, a moi qui désire savoir : pourquoi, lorsque nous parlons de
Dieu, parlons-nous de Lui comme Beauté, et non comme d’'une image ?» Car dans une image, la
beauté suscite inévitablement I'émerveillement.

Réponse : «Parce que la Beauté de Dieu est la gloire de I'essence de Dieu.»

21. Question : «Alors, demandai-je, que pouvons-nous dire des paroles du psalmiste : “Je me
présenterai devant ta face en toute justice. «Je me contenterai de contempler ta gloire» (Ps 17,15).

Réponse : Le prophéte ne dit pas cela au sens ou la nature divine existerait dans une
personne ou une forme particuliere; mais plutét que, dans la forme et la gloire du Fils, nous
contemplerons le Pére sans forme.

C’est pourquoi Dieu a daigné que son Verbe prenne forme humaine par I'lncarnation,
demeurant (pourquoi pas ?) dans sa gloire toute-puissante, afin que 'homme, contemplant la
matérialité de I'image de cette chair glorieuse (car seule I'image contemple I'image), puisse, aprés
sa purification, contempler la beauté de la Résurrection comme la beauté de Dieu.

Ainsi, le Pére se révélera aux justes d'une maniere mystérieuse, tout comme il apparait
maintenant aux anges ; mais le Fils, par son corps, I'a fait ouvertement. Car il convient
véritablement a ceux qui, dans I'éternité future, dans la plénitude de la connaissance, auront Dieu
pour roi, de toujours contempler leur Seigneur, ce qui serait impossible si Dieu le Verbe, par son
incarnation, ne s'était pas revétu d'une image.

22. Question : «O Verbe, dis-je, tu m'as instruit selon la foi et la raison, me montrant toujours le
pilier de Jean. Mais enfin, dis-je, je t'en prie, explique-moi le reste de la contemplation angélique;
elle est, je crois, conforme a la doctrine de I'dme aprés la résurrection du corps.»

Réponse : «Quoi exactement ?» demanda-t-il.

23. Question : «Les anges ont-ils des sens ou non ?»

Réponse : «Selon la parole de connaissance, dit-il, lors d'une certaine élection, elle a
acquis sens par un désir souverain.» C'est pourquoi certains d'entre eux, esclaves de la passion,
sont tombés.

Réponse : Mais puisque ceux qui, par leur chute, n'ont pas renoncé a la glorification du
Divin et glorieux Esprit ont été préservés indemnes dans le détachement, ils sont aussi au-dessus

3



Bienheureux Diadoque, évéque de Photicé

des sens, demeurant dans une certaine joie de la gloire immuable, raison pour laquelle leurs
pensées sont toujours semblables; car non seulement ils reconnaissent également le bien, mais ils
ignorent également son contraire. Il en va de méme des justes ; ils ont I'espérance de renaitre a la
résurrection, lorsque le fruit de leurs actes volontaires, accomplis dans un renoncement total, sera
présenté a Dieu.

24. Question. — Correct. — Ces puissances célestes et saintes chantent-elles des hymnes d'une
voix, demandai-je, ou, comme certains le supposent, par une parole intérieure ?

Réponse. — D'une voix, répondit-il. Car si nous reconnaissons qu'il s'agit d'un feu ardent,
comme l'indiquent les Ecritures (Héb 1,7), il est clair qu'ils chantent les louanges de Dieu a haute
voix, raison pour laquelle de nombreux saints ont souvent entendu leur voix en vision, comme
l'indiquent les Ecritures.

25. Question : «C'est clair», dit-il. «Mais certains diront peut-étre qu'aprés I'explication donnée
concernant la voix divine, il convient également de considérer ce qui a été dit concernant la voix
angélique.»

Réponse : «Puisque tout est possible a Dieu, il se révéle quand il le veut et, comme s'il
parlait, demeure au-dessus de tout, car lui seul est immatériel. Les anges, en revanche, ne
peuvent faire cela, car s'ils pouvaient eux aussi, sans parler, comme s'ils parlaient, se révéler a
leur guise, alors ils pourraient créer ce qu'ils désirent a partir de rien.»

26. Question : «Trés bien. Mais que penser de I'dme séparée du corps ?»

Réponse : «’ame, dit-il, séparée du corps jusqu’a ce qu’elle le regoive par la Résurrection,
chante les louanges de Dieu par la parole intérieure, puisqu’elle ne regoit pas du corps la capacité
de parler. Les anges, cependant, créés dans une nature simple et dotés d’un amour du chant,
utilisent, comme nous I'avons appris, des voix infinies, chantant non par I'intermédiaire d’un organe
corporel, mais par le Nom lui-méme, I'extraordinaire mouvement éternel, comme s’il était la cause
d’une voix particuliére. »

Car la nature aérienne des anges, si friands de chant, les attire sans cesse, les poussant a
une exclamation incessante et pure.

27. Question. «Je vois», poursuivis-je. «Alors, comment concevoir qu'ils se transforment en image
lorsqu'ils sont envoyés par Dieu a I'un des saints ?»

Réponse. «La question, dit-il, est incompréhensible a l'oreille et, par conséquent, ne
trouvera pas de réponse. Cependant, il faut considérer que, quelle que soit l'image qu'ils
souhaitent prendre, par l'ordre de Dieu, ils y pénétrent immédiatement par la conception. Leur
nature, du fait de la grande subtilité de sa composition, coopére aisément a leur désir; comme
condensées par la puissance du désir, elles passent sans entrave, par la conception, de
linmanifesté au manifesté, sous quelque forme que ce soit — comme je l'ai dit — I'dme pure
souhaite les contempler. Car seule une ame pure et spiritualisée peut voir avec certitude l'image
d'une représentation. Car si ladite représentation ne trouve pas grace aux yeux de celui qui la
représente, alors l'ange et I'hnomme ne peuvent en aucun cas entrer ouvertement en
communication. C'est pourquoi, me semble-t-il, pour la raison évoquée, ils utilisent alors a la fois la
voix sensorielle — une forme de représentation — et la voix qui posséde la propriété d'imitation.»

28. Question. — Persuasive. Mais je t'en supplie, 6 Verbe, mon Maitre, — dis-je, — avant que le jour
n’arrive. Explique-moi cela plus en détail (car je sais qu'a son avénement, tu partiras aussitot,
puisque tu n'apparaitras plus a I'ame pour lui parler ni pour contempler les formes ailées de la
vie) : les anges envoyés par Dieu sur terre, lorsqu'ils sont dans le monde, n‘abandonnent-ils pas
leur place au ciel ?

Réponse : Car il leur est impossible, lorsqu'ils sont dans le monde, d'étre en méme temps
au-dessus des cieux; cela est propre au Dieu incarné du Verbe, qui n'apparait pas comme un
fantdbme sur cette terre et n'abandonne pas les royaumes célestes, mais embrasse toute chose de
sa nature indescriptible. Il faut savoir que la ou se trouvent toutes ces puissances angéliques, elles
voient tout, céleste et terrestre, comme si tout les entourait. Leur nature transparente, et ce qui la
caractérise — une sorte de vision omniprésente, notamment par la grace du saint Esprit — leur
permet de tout voir ainsi. Mais seul Dieu contemple I'avenir de loin, existant au-dessus de tout et
embrassant tout. <Tout> en pensée; et non seulement ce qui existe, mais aussi ce qui sera,
comme existant déja. C'est pourquoi, Lui seul connait les désirs de <tous> les cceurs.



Bienheureux Diadoque, évéque de Photicé

29. Question. «Donc, dis-je, I'ame, séparée du corps, selon I'explication donnée au sujet des
anges, ne voit pas seulement le réceptacle de l'incorporel, mais aussi, de la méme maniere, tout
dans le monde ?»

Réponse : «Absolument pas, répondit-il. Car les <anges>, ayant été créés dans une nature
simple, peuvent parfaitement voir non seulement ce qui est au-dessus de I'espace, mais aussi ce
qui est dans l'espace. Car la propriété d'une nature subtile est de ne pas étre vue par ceux qui
existent dans une nature dense, mais par elle-méme — de voir toutes ces natures. L'ame,
cependant, aprés avoir été séparée du corps, ne peut plus voir ce qui est dans I'espace ; car
I'esprit, dit I'<Ecriture>, est passé, et <ne sera plus> 13, et ne connaitra plus sa place (Ps 103,16).
Car 'ame, séparée du corps, se trouve dans I'espace. Dépourvue de toute nécessité corporelle,
elle ne peut plus voir ce qu’elle voyait a travers le corps; car ’lhomme trouve la plénitude dans le
mélange, tandis que les anges la trouvent dans la simplicité de leur nature. C’est cela seulement,
et bien plus encore, 6 toi, roi lumineux et couronné de mille couronnes, que le Verbe me révéla,
proclamant la sagesse de Jean. Au lever du jour, il disparut, me laissant une fois de plus assoiffée
de son amour.



