Bienheureux Diadoque, évéque de Photicé

CATECHISME

L'ouvrage « Catéchisme » est attribué a la fois au bienheureux Diadoque, évéque de Photicé et a
saint Syméon le Nouveau Théologien.

1. Question : Qu'y avait-il dans le monde avant que le monde ne soit créé ?
Réponse : Dieu, qui a créé le monde.

2. Question : Comment était-il dans le monde avant que le monde ne soit créé ?

Réponse : Parce qu'avant méme sa création, le monde existait en Dieu, comme s'il avait été
entierement créé. C'est pourquoi méme les étres humains, qui n'étaient pas encore nés,
apparaissent a Dieu comme déja nés. Car il a uni en lui toutes choses existantes et celles qui
n'étaient pas encore créées, méme si nous ne les percevons pas.

3. Question : Si, comme vous le dites, Dieu était dans le monde avant de le créer, alors que Dieu
est-il devenu lorsqu'il a créé ce monde ? S'est-il séparé du monde, ou est-il toujours dans le
monde ?

Réponse : Dieu, qui a créé ses créations, ne s'est retiré d'elles d'aucune place : car ou pourrait
aller celui qui est omniprésent et qui remplit toutes choses de sa divinité ? Par sa nature, son
essence, son hypostase et ses autres attributs, Il surpasse toute la nature créée et s'en distingue
infiniment et insondablement.

4. Question : Comment alors Celui qui est spatialement inséparable, mais qui est partout, comme
vous le dites, peut-il étre éloigné de tout ?

Réponse : La question est difficile a comprendre, n'est-ce pas, et donc difficile a expliquer ? Mais
rien n'est impossible a Dieu. Aussi, sur ce point également, Il peut vous l'assurer. Ecoutez
attentivement. De méme que notre esprit humain n'est ni confiné par des murs ni limité par un lieu,
mais enfermé et comprimé dans la cage du corps, tandis qu'il se meut librement partout a
I'extérieur, ni séparé du corps ni éloigné de sa demeure, mais, pour ainsi dire, a la fois divisé et uni
a lui, et uni a lui, et pourtant séparé, de méme, Dieu est partout, en toutes choses et hors de toutes
choses; et nulle part Il n'est présent, ni par nature, ni par essence, ni par gloire, car Il est
indescriptible.

5. Question : Mais comment I'Indicible remplit-il tout ? Et comment Celui qui remplit tout peut-il étre
a la fois indicible et absent ?

Réponse : De l'avis général, Dieu est partout et remplit tout, sans se méler au visible, mais en
étant éloigné de toute chose, comme nous I'avons dit. Car, selon notre entendement, Il est absent.
Personne n'a vu, pas méme les anges, ou est Dieu. Si vous entendez dire qu'ils se tiennent devant
Lui, sachez qu'ils se tiennent devant le tréne de gloire, incapables de contempler le rayonnement
qui en émane. Par crainte, ils se couvrent le visage et, stupéfaits, chantent sans cesse le cantique
divin. Car, frappés par l'insupportable éclat de la gloire, ils ne peuvent ni concevoir ni comprendre
ou est le Seigneur, ni a quoi Il ressemble. S'ils ne peuvent contempler la gloire resplendissante,
comment pourraient-ils aspirer a de plus grandes choses ? Ainsi, que Dieu est partout et remplit
toutes choses, les anges le savent, ainsi que les saints qui se purifient, purifiés et illuminés par le
saint Esprit. Mais ou, comment et ce qu'il est, nul parmi les étres ne le sait, si ce n'est le Pére, qui
connait le Fils; et le Fils, qui connait le Pére; et le saint Esprit, qui connait le Pére et le Fils comme
coéternels et consubstantiels a eux. Car ils sont un, tous trois, et ils se connaissent eux-mémes et
se connaissent les uns les autres. Comme Dieu lui-méme par nature et le Fils de Dieu l'ont dit :
«Personne ne connait ce qu'il y a dans I'hnomme, si ce n'est I'esprit de 'homme qui habite en lui»,
de méme personne ne connait les choses de Dieu, si ce n'est I'Esprit de Dieu (I Cor 2,11). Et
encore : «Personne ne connait le Pére, si ce n'est le Fils, et celui a qui le Fils veut bien le révéler»
(Mt 11,27).

6. Question. Mais comme le dit le Christ : «Ne méprisez pas un seul de ces petits, car leurs anges
contemplent sans cesse la face de mon Pére qui est dans les cieux» (Mt 18,10). Et encore :



Bienheureux Diadoque, évéque de Photicé

« Heureux ceux qui ont le coeur pur, car ils verront Dieu» (Mt 5,8). Mais vous dites que les anges
ne savent pas a quoi ressemble Dieu ni ou il se trouve ?

Réponse. De méme qu’a midi, nous voyons clairement la lumiére du soleil éclatant, sans pour
autant voir ni discerner le soleil lui-méme, et pourtant nous affirmons avec assurance le voir, de
méme, les anges et les saints, contemplant la gloire resplendissante de I'Esprit, y voient a la fois le
Fils et le Péere. Mais il n’en va pas ainsi des pécheurs et des impurs, car ils sont comme les
aveugles et les insensibles. Car, de méme que les aveugles ne voient pas I'éclat de la lumiére du
soleil sensible, de méme ceux-ci ne voient pas la lumiére divine éternellement rayonnante, ni n’en
percoivent la chaleur.

7. Question. Que voient ceux qui ont purifié leur esprit et leur coeur ?

Réponse : Puisque Dieu est lumiére, et la lumiére supréme, ceux qui le contemplent ne voient que
lumiére. Cela ressort clairement du témoignage de ceux qui ont vu le visage du Christ resplendir
comme le soleil et ses vétements devenir comme la lumiére (Mt 17,2); du témoignage de I'apétre
Paul, qui a vu Dieu dans la lumiére et s'est converti a la connaissance de lui (Il Cor 3,6); et du
témoignage de milliers d'autres saints.

8. Question : Comment Dieu n'est-il pas vu de tous, alors qu'il est la lumiére éternelle et toujours
resplendissante ?

Réponse : Parce que Dieu a voulu dés le commencement qu'il n'y ait aucune communion entre les
ténébres et la lumiére, ni entre les méchants et les impurs et les saints et les purs. C'est pourquoi
nos pechés nous séparent de Dieu comme un grand abime et un mur; plus encore nos mauvais
désirs et nos vaines pensées, qui deviennent comme un haut mur et nous séparent de la lumiére
de la vraie vie, car Dieu est lumiére et vie. Par conséquent, ceux qui n'ont pas atteint ce niveau
sont morts spirituellement et cohéritiers du feu et des ténébres éternels.

9. Question : Est-il impossible d'obtenir le salut pour celui qui n'a pas atteint ce niveau ?

Réponse : Puisque le Seigneur dit : «Mon Pére a de nombreuses demeures» (Jn 14,2), il est clair
qu'il existe de nombreux chemins vers le salut. Cependant, tous convergent vers un seul : la
repentance par I'abstinence du mal, que ce soit par I'aumbne, la piété ou toute autre bonne action
en vue d'obtenir un salut meilleur.



