Bienheureux Diadoque, évéque de Photicée

DISCOURS CONTRE L€S ARIENS

I. Au commencement était le Verbe, et le Verbe était avec Dieu, et le Verbe était Dieu. Le
théologien affirme que le Verbe est supérieur au commencement, tandis que ceux qui s'adonnent
a la folie d'Arius disent : «ll fut un temps ou Il n'était pas.» «La était la vraie lumiére !» s'écrie
I'évangéliste, mais eux, dignes de ridicule, s'imaginent que I'Eternel est indigne de leur pensée;
car, dans leur orgueil démesuré, ils pensent que leurs pensées, qui s'opposent a Dieu, dépassent
la vie du Verbe divin. Mais si la vie de Dieu est précédée par la raison humaine, alors penser ainsi
serait caractéristique de leur pure folie. Comment peuvent-ils alors adorer ce qu'ils croient étre
limité par la pensée humaine ? Ou comment peuvent-ils demander la vie, et la vie éternelle de
surcroit, a Celui qui, comme ils le présument, a regu le commencement de la vie, ignorant, semble-
t-il, que le don de la vie est propre uniquement a la vie éternelle ? Car je sais, dit le divin Job, que
Celui qui me rachétera est éternel. Car la vie qui a un commencement, méme si son essence était
un océan ineffable, ne peut ni donner ni créer la vie; et nous en sommes convaincus par des faits
évidents que chacun connait. Par exemple, 'eau, jaillissant en abondance incessante, irrigue les
champs et souvent des villes entiéres, demeurant toujours abondante. Mais lorsqu'elle est
accumulée par quelque construction, elle s'enrichit en elle-méme, quoique modestement, mais ne
peut se transmettre au champ ou a la ville de son propre sein, car elle ne posséde pas de veines si
riches et généreuses qu'elle pourrait prodiguer généreusement ce qu'elle a. Mais ils sont insensés;
j'affirme — ou plutét, la belle vérité elle-méme — que toute pensée est vaincue par la vie du Verbe
de Dieu, car de méme que I'absence de commencement du Pére est incompréhensible, de méme
la vie du Verbe est insondable. De méme que «Je suis celui qui suis» n'est percu avec
stupéfaction que par des pensées purifiées, de méme «était» est saisi par la foi en une notion
insaisissable, puisque le Fils demeure avec le Pére au-dela de toute connaissance. Les chérubins
et les séraphins, sur lesquels, selon le témoignage des saints prophetes, trne la gloire
majestueuse, sont interprétés comme l'apogée de la connaissance ardente, puisque I'Ecriture
divine les représente sous tous les angles, a travers leurs yeux. C'est pourquoi Jean lui-méme,
parlant de Dieu, dans la révélation qui lui a été faite, ayant plus clairement appris du Seigneur lui-
méme, par l'intermédiaire de I'ange de la révélation, ce qui concerne ce sujet, écrit : «Je suis
I'Alpha et I'Oméga, dit le Seigneur Dieu, celui qui est, qui était et qui vient, le Tout-Puissant», car
«qui est» et «qui était» sont pergus en une seule et méme pensée par la foi. C'est pourquoi, dis-je,
il est impossible a ceux qui, follement élevés au-dessus des yeux des chérubins, de saisir par leur
imagination la vie du Christ, méme si quelqu'un, se représentant mentalement d'innombrables
ages en mouvement, pensait pouvoir, de cette hauteur, saisir I'cétre» et le «Etait» du Verbe. Car
«étre» est absolument insaisissable, tant en paroles qu’en pensées, non seulement pour les
hommes, mais aussi pour toutes les puissances supramondaines, dont I'essence, croit-on, est
'esprit. De méme, «étrey.

Il. Si I'on congoit 'absence de commencement du Pére comme le commencement du Fils,
rien ne s’y oppose. Car le Pére est la source vivante du Fils éternel, parce que Dieu n’a jamais été
autre que le Pére, mais qu’a un moment donné il est devenu le Pére, et que Lui, étant le Dieu sans
commencement, est aussi le Pére sans commencement. Par conséquent, la vie du Fils doit aussi
étre congue dans I'absence de commencement du Pére. Car le reflet de la lumiére du Pére est la
naissance de la vraie lumiére sans commencement, parce que le Sage infiniment sage et unique
n'a jamais été dépourvu de sagesse et de puissance, et que cette lumiére bénie n'a jamais été
sans éclat. Si, selon eux, la lumiére du Pére a jamais été sans éclat, alors le Pére, selon leur folie,
n’est plus lumiére; car une lumiére privée d’éclat ne serait pas appelée lumiére. Et comment cela
serait-il possible ? Car, en vérité, leur opinion exige que la lumiére créée porte la gloire de la
lumiere incréée. Sinon, a quoi servirait la lumiére pour cette gloire si lumineuse et si bénie ? Ou,
inversement, comment le Fils pourrait-il étre appelé par I'Ap6tre «la lumiére de la gloire» s’il avait
une essence originelle particuliere ? Comment pourrait-il parfaitement discerner les pensées’ et
sonder les cceurs et les matrices s'il n’était pas Dieu par nature ?

Car qui n'entend pas dire que le rayonnement est toujours lumiére ? Mais comment oser
affirmer que la vraie lumiére n'est pas Dieu par nature ? Car de méme que le vrai Dieu, c'est-a-dire
le Pére, est congu comme la vraie lumiére, de méme la vraie lumiére, c'est-a-dire le Fils, est
congue comme le vrai Dieu. Car il n'y a rien de plus honorable que la vraie lumiére, ni rien d'égal
au vrai Dieu, si ce n'est le véritable rayonnement de sa gloire. Par conséquent, ce qui est vrai est
incréé et, étant incomparable, est appelé vrai; mais ce qui est créé n'est pas vrai, puisque le
premier existait et le second n'existait pas avant d'étre créé. Par conséquent, il est impartial, car il
observe tout avec pensée; car il est vrai. Mais cette chose manifestée, comme nous le voyons,

1



Bienheureux Diadoque, évéque de Photicée

souffre en elle-méme de son rayonnement, car elle est vaincue par sa propre nature. En effet, le
bienheureux évangéliste Jean lui-méme dit dans son épitre que le Verbe est a la fois le vrai Fils, le
vrai Dieu et la vie éternelle, nous enseignant clairement que la vraie lumiére est le vrai Dieu. C'est
pourquoi il dit qu’ll existe éternellement dans le sein du Pére<sup>10</sup>. Car la lumiére
indivisible et entiere — Dieu — ne pouvait porter en son sein ineffable le Fils créé. Et le psalmiste en
témoigne amplement; car, parlant au nom du Pére, il dit ainsi : «En toi est le commencement, au
jour de ta puissance, dans la splendeur de tes saints. Dés le sein maternel, avant I'étoile du matin,
je tai engendré, le Seigneur le jure, et il ne s’en repentira point. Tu es prétre pour toujours, selon
I'ordre de Melchisédek». «Avant I'étoile du matin» est une expression allégorique. Car le Créateur
de tout n’a pas été engendré aprés la création du ciel et de la terre; cela signifie simplement que la
naissance du Fils est incompréhensible pour tous et insondable. Car de méme que nul ne peut,
avant le lever de I'étoile du matin, saisir I'éclat de la lumiére du soleil, méme en gravissant quelque
haute montagne, de méme nul ne peut saisir par les yeux de I'esprit I'apparence de la lumiére du
Pére, méme en s'élevant par I'imagination au-dessus de tous les ages, car cette vérité entiérement
cachée est incompréhensible. C'est pourquoi, dans un autre psaume, I'expression «avant I'étoile
du matin» remplace «avant la connaissance», car I'étoile du matin est I'étoile de la connaissance
du jour. C'est pourquoi le psalmiste, expliquant «avant I'étoile du matin», dit : «Devant le soleil, son
nom demeure». Mais Celui qui demeure avant le soleil est totalement incompréhensible tant a la
parole qu'a la pensée; car, étant intemporel, il est aussi au-dela de I'esprit. Car Dieu, le Pére de
tous, juste en toutes choses, a donné en héritage ce monde céleste, saint et ineffable, ainsi que
notre univers tout entier, non pas a un Fils créé, mais a son Fils véritable, par qui il a créé toutes
choses comme son héritage, afin que celui-ci, Verbe de Dieu et Fils, réegne sur toutes ses
créatures raisonnables. A celui-ci, le Pére infiniment bon et plein d'amour, a dit : «Assieds-toi a ma
droite, jusqu'a ce que je fasse de tes ennemis ton marchepied.» Car le Fils était étranger a la chair
lorsqu'il est monté au ciel, ou il n'a jamais été étranger a la nature du Pére. C'est pourquoi,
«Assieds-toi a ma droite», Dieu le Pére s'adressait entierement a Dieu le Verbe, qui est toujours
avec lui. Car le Pére, qui a dit : «Je ne donnerai pas ma gloire a un autre», n'aurait pas prononcé
ces paroles a un Fils différent, ce qui est un signe évident d'une relation naturelle — chose que, je
crois, les théologiens grecs n'ont pas osé concevoir. Que ceux qui se disent chrétiens, alors qu'ils
ne le sont pas, m'expliquent donc quel besoin le Dieu incréé a du Dieu créé ? Car si Dieu
manquait de perfection divine et s'est créé un autre instrument de puissance, ou est donc sa
perfection ? S'il désirait un bien superflu, qu'ils m'expliquent donc quel besoin cela a pour le Dieu
impassible et indifférent ? Ou était-il vraiment nécessaire, selon leur folie, que le vrai Dieu ait un
Fils, pour que lui seul puisse étre appelé Pére ? J'ai honte de parler de la folie de ceux qui se
disent chrétiens mais qui recoivent I'enseignement mortel de la tromperie hellénique.

lll. «Mais ils disent qu'il n'a pas été engendré avant d'étre engendré.» Moi, au contraire, je
soutiens qu'il était autant que le Pére : il était comme le rayonnement de la gloire de la lumiére du
Pére. C'est pourquoi je reconnais que la naissance du Christ est supérieure a toute cause; Car
Dieu n'a pas engendre le Fils en désirant la dignité d'un pére, mais comme Il a toujours été Dieu, Il
a toujours été le Pere de gloire. Par conséquent, puisque la pensée humaine ne s'étend pas
jusqu'a Sa naissance, nul ne devrait rapprocher I'Eternel de ses pensées, car un insensé pourrait
oser penser ainsi du Pére lui-méme. Car il est impossible a quiconque, quelle que soit la
profondeur de son imagination, de concevoir la vie de Dieu. Comment un étre créé dans une
essence mesurable pourrait-il penser a la vie incommensurable de Dieu ? Mais tant qu'il le peut, il
ose (a l'aide de) son imagination. Descendant aux limites de sa propre pensée, il imagine, par une
sorte de principe onirique, l'imprévisibilitt méme du Pére, du fait de la pauvreté de son esprit. Et
c'est aussi ce que leurs sages discutent, en élaborant certaines formes syllogistiques.

IV. D’autres, et méme presque tous, n’en ont pas honte et pervertissent toujours la vérité :
«Le Seigneur m’a créé au commencement de ses voies.» Pour ma part, je présenterai cette parole
comme mon fidéle défenseur devant Dieu, bien que, étant une parabole, elle m’en révéle le sens
de maniére quelque peu indirecte. Car I'lncréé a été créé en prenant chair, par la volonté du Pére,
devenant homme pour nous, afin que '’homme soit réconcilié avec Dieu et que Dieu puisse ainsi
venir a 'homme et demeurer en lui. Car ’lhomme est véritablement devenu le réceptacle de Dieu
lorsque le mur de I'hostilité¢ a été détruit par l'incarnation du Verbe de Dieu. C'est pourquoi le
Seigneur lui-méme, nous expliquant dans les Evangiles la puissance et la vérité de cette parole, dit
: «Je suis le chemin, la vérité et la vie.» Vérité, car avant toutes les montagnes, il est né, comme le
Verbe, c’est-a-dire par un mouvement créateur, comme la sagesse vient des sages, afin que, du
Dieu vivant, le néant soit appelé a I'existence par le Verbe vivant. Car la sagesse des sages, c'est
la Parole et la vie du seul Dieu existant. C'est pourquoi, nous en sommes certains, toutes choses
ont été créées par Lui. Car Celui qui est appelé le néant I'a été par Celui qui est, afin que le néant

2



Bienheureux Diadoque, évéque de Photicée

puisse exister par Lui. Le chemin est le suivant : comme Il I'a dit, depuis son incarnation, le Pére
vient a I'hnomme et 'homme s'approche du Pére. Nul ne vient au Pére que par moi. C'est pourquoi
Il dit encore : Si quelgu'un m'aime, il gardera ma parole, et le Pére I'aimera; nous viendrons a lui et
nous ferons notre demeure chez lui. Ainsi, [la parole] : «Le Seigneur m'a créé» se réfere a
l'incarnation du Verbe, qui est la sagesse et la puissance de Dieu; car ce qu'il voulait clairement
affirmer en s'incarnant, il I'a annoncé, comme s'il était présent en tant que Dieu. Quant au
déchirement de ses vétements, le Seigneur tout-puissant et infaillible est révélé comme l'ayant
annoncé par le Prophéte : «llIs se sont partagé mes vétements, et ils ont tiré au sort ma tunique.»
Le Véritable [est révélé] de nouveau comme ayant parlé de ce qui allait arriver, mais qui n'était pas
encore arrivé; car rien n'est loin de la Parole, & cause de l'extraordinaire perspicacité des yeux,
parce que Dieu est trés proche méme de ce qui va arriver; car Dieu, dit-il, «Je suis celui qui
s'approche», dit le Seigneur. C'est pourquoi I'Infaillible, voulant nous rappeler cette parabole, dit,
comme il l'avait dit, se désignant clairement : «Je suis le chemin», 22 c'est-a-dire, proclamé par
Salomon. C'est pourquoi I'apbtre Pierre, dans les Actes des Apbtres, dit : «Que toute la maison
d'Israél comprenne donc avec certitude que Dieu a fait Seigneur et Christ ce Jésus que vous avez
crucifié.» Car le Pére I'a créé Christ, I'oignant d’'une onction spirituelle & cause de son incarnation,
non pas parce qu’il avait besoin d’étre sanctifi€ pour progresser, mais afin que, par sa
bienheureuse médiation, le Saint-Esprit d’adoption, qui habite en nous, fasse de nous des enfants
de la grace du Pére. Seigneur — puisqu’il lui a donné, en tant que Fils unique, la seigneurie sur
tout, étant tous délivrés par lui du mal de la corruption. C’est pourquoi, étant Seigneur par nature, il
est apparu comme Seigneur de tous lorsque le Pére, 'ayant manifesté par l'incarnation a son
héritage, a dit : «Demandez-moi, dit-il, et je vous donnerai les nations de la terre en héritage, les
extrémités de la terre en possession.»

V. Mais ils disent encore que celui qui a dit : «Mon Pére est plus grand que moi», ne peut
étre son égal, parce qu'il s’est reconnu inférieur au Pere. Pour ma part, je suis convaincu par les
Saintes Ecritures que le Pére n'est pas plus grand que le Fils, ni en puissance ni en gloire, si ce
n'est qu'il recoit le premier nom du Pére par succession naturelle. Pourquoi est-il si évident que le
Fils juste, véritable et infiniment bon a employé cette parole ? Car le Pére, infiniment sage, est le
chef du Fils, c'est-a-dire du Verbe, non par excés d'honneur ou de gloire, mais par I'hypostase de
la paternité, en laquelle Il existe et parle; car la racine de ce Verbe véritable est le Pére, qui est le
Dieu véritable. Car, dit Job, nous trouverons la racine du Verbe, c'est-a-dire que nous saurons que
le Verbe procéde du sein du Pére; car véritablement la racine du Verbe est le sein de Dieu, en
lequel le Verbe est naturellement enraciné. Aussi, que nul ne soit insensé et ne suppose jamais
qu'il y ait eu un temps ou le Pére sage n'ait pas eu le Verbe, ou que cette Lumiére paternelle et si
lumineuse ait été un jour sans éclat. Ce que le Seigneur lui-méme, voulant lindiquer plus
clairement, déclare précisément dans les Evangiles : «Celui qui m’a vu a vu le Pérey, car I'éclat de
la lumiére se reconnait pleinement dans le rayonnement. Et encore : «Ne croyez-vous pas que je
suis dans le Pére et que le Pére est en moi ?»<sup>29</sup> Il dit aussi qu’il existe
inséparablement dans le Pére : «Moi et le Pére, nous sommes un». Car Dieu tout-puissant n’aurait
pas préféré se servir du Verbe créé, car avant sa naissance, il lui manquait ce qu’il a recu par lui.

VI. Telles sont nos justifications et d'autres semblables. Mais les ennemis de la veérité,
s'appuyant une fois encore sur les passages des Evangiles, affirment que le Fils ne connaissait ni
le jour ni I'heure du jugement futur, contrairement au Pére, et que, par conséquent, il n'est pas de
I'essence du Pére. Pour ma part, je maintiens, ou plutdt la raison saine soutient, que Celui qui
posséde tout ce qui appartient au Pére dans la grandeur d'honneur (qu'il a clairement rappelée),
est véritablement le Fils du Pére, lorsqu'il dit, par exemple : «Or, nul n'est bon, si ce n'est Dieu
seul» et «ll n'y a personne que je puisse donner, si ce n'est a qui le Pére I'a préparéy», précisément
parce qu'il affirme que seul le Pére le sait, afin que nous comprenions clairement qu'il déclare le
savoir non par sa propre autorité, mais par la volonté du Pére, c'est-a-dire par connaissance, car |l
est sa Parole, sa sagesse et son rayonnement. C’est pourquoi Il est inséparable du Pére, par
nature, par volonté et par prédestination. Car, dit-ll, «Moi et le Pére, nous sommes un», car
autrement personne ne dirait que Celui qui demeure éternellement dans le sein du Pére, de
maniere inséparable, connait ce que le Pére sait, puisqu’il N’y a qu’une seule volonté et qu'une
seule connaissance chez les Sages et dans la sagesse des Sages. C’est pourquoi, en tout ce qui
concerne le Fils, le Pére agit comme dans le Fils, désirant toujours tout ce que le Pére désire. Il lui
a aussi donné l'autorité de juger, en tant que Fils de 'homme. Car il est dit : «Et il lui a donné le
pouvoir de juger, parce qu'’il est le Fils de ’'homme.» C’est pourquoi il est dit encore : «Tout pouvoir
a été donné au ciel et sur la terre.» Il a été donné a celui qui le possédait, afin que la vérité du
Pére soit révélée et que la gratitude du Fils soit connue. Car, ayant regu par I'incarnation ce qu’il a
recu par la communion de nature avec le Pére, il n’a pas rejeté la cause premiére de la grace qui

3



Bienheureux Diadoque, évéque de Photicée

nous sauve, a savoir 'amour du Pére, qu’il a répandu sur nous par la bonté de son Fils, au point
que nous, hommes, pouvons participer (6, un si grand bien !) & cette nature incomparable et
immaculée.

VII. Mais les misérables défenseurs de lignorance prétendent encore que le Fils est
tellement inférieur au Pére en tout que méme I'Apbtre a dit qu’il serait soumis au Pére. Soit. Dans
ce cas, pourquoi n'a-t-il pas été soumis jusqu’a présent, s’il doit I'étre un jour ? Car s'il était
inférieur au Pére en essence, alors, de ce fait méme, il lui fut soumis dés le commencement. Si, en
revanche, il ne lui a pas été soumis jusqu'a présent, mais qu'il le sera, quelle est donc la raison
précise de sa liberté présente ou de son esclavage futur, alors que toute créature doit étre libérée
pour la gloire de Dieu ? Quelle folie ! Car si I'homme doit devenir semblable a Dieu et participer a
la nature divine dans la liberté de I'Esprit, et que le Fils doit alors étre soumis au Pére, avec qui il a
tout créé, comment comprendre cela ? Tout leur raisonnement est dépourvu de fondement
rationnel. Mais j'affirme que la soumission du Fils consiste en ceci : que moi, c'est-a-dire son
membre, j'ai été soumis a Dieu en la personne du Christ, ce qui signifie précisément que je suis
uni par amour au Pére et que je ne désire rien d'autre que ce que Dieu désire : que Dieu soit tout
en tous. C'est pourquoi le psalmiste dit : «Mon dme ne sera-t-elle pas soumise a Dieu ? Car c'est
de la que vient mon salut.» Car le Fils, en tant que médiateur, unira pleinement le Fils du
médiateur au Pére — moi, je le répéte —, afin qu’il accomplisse parfaitement I'image de la
réconciliation. En effet, le Fils naturel du Pére est le chef de toute filiation, c’est pourquoi je suis
aussi semblable a lui; c’est pourquoi c’est lui qui, aprés le jugement devant le Pére, exercera la
fonction de prétre, en raison de son adoption accomplie, rendant graces au Pére, comme il sied au
Fils en raison de sa nature, et comme souverain sacrificateur en raison de sa mediation. Car, dit-il,
je ferai connaitre ton nom a mes fréres; au milieu de I'Eglise, je te louerai. C’est précisément ce
que I'Apobtre, prévoyant par I'Esprit, a dit : alors le Fils lui-méme sera soumis a celui qui lui a
soumis toutes choses, afin que Dieu soit tout en tous, pour que nous reconnaissions clairement
que toutes choses proviennent d’'une seule et méme cause, c’est-a-dire de la vérité du Pére. Car
celui qui est saint, dit-il, et ceux qui sont sanctifiés, sont d’un, sont tous. De 14, nous apprenons
que le Fils n'est pas créé, car il sanctifie; mais nous sommes créés parce que nous sommes
sanctifiés. C’est pourquoi, comme il sied a un Fils et & un souverain sacrificateur, le Fils, comme je
l'ai dit, glorifiera le Pére pour nous, nous apportant, son héritage, a lui, ce qui signifie remettre le
royaume a Dieu le Pére, existant de par sa nature bienheureuse et étant glorifie¢ a son tour par le
Pére par des salutations paternelles. Car, dit-il, de vous vient ma louange dans la grande Eglise.
Par grande Eglise, il entend le rassemblement futur des anges et des justes. Et nous, comme des
esclaves affranchis, devons sans cesse chanter sa magnificence, chantant avec [I'Esprit,
maintenant et a jamais, celui qui nous accorde divinement les bénédictions de son sacerdoce.

VIII. En vérité, qu'entendent donc ceux qui refusent de comprendre la soumission de cette
maniere ? Car s'ils supposent que le Fils ne siégera plus a la méme place que Dieu, ils proférent
de grandes absurdités. Comment serait-il possible que celui qui a jadis siégé a la méme place que
le Pére (car ils refusent catégoriquement de parler de celui qui siége a ses cbtés pour I'éternité,
tant leur pensée est pauvre) soit privé d'un si grand honneur lors du renouvellement de ces siécles
bénis ? S'ils considérent la soumission comme une perte du Royaume, ils accusent par la Dieu
d'injustice, car il voudrait priver celui qui a si parfaitement accompli toute sa volonté de I'honneur
qui lui est dQ, alors que méme s'il n'était pas, comme ils le supposent, égal au Pére, il devrait étre
digne des honneurs éternels, ayant tout accompli selon le plan du Pére. Et parmi les hommes,
celui qui est jugé digne du royaume régne durant toute sa vie. Mais ils déclarent que la Parole
vivante de Dieu ne régnera plus, et de plus, [alors], lorsque tout sera soumis a son royaume, de
sorte que les méchants seront condamnés par lui au feu éternel, et que ceux qui l'aiment
régneront avec lui dans la lumiére éternelle, c'est-a-dire qu'ils se réjouiront dans son royaume pour
toujours, puisque par sa puissance tout leur est soumis. Car, comme en la personne de Christ
I'adoption des fils sera soumise au Pére, de méme par la puissance de Christ toutes choses seront
soumises a ceux qui appartiennent a Christ, afin que Dieu soit tout en tous. Car lorsque le Pére,
par la grace de son saint Serviteur et du saint Esprit, répandra sur tous les saints, alors désormais
il y aura une seule volonté, tant avec Dieu qu'avec les hommes. L'Apétre a dit qu'il régne jusqu'a
ce qu'il mette ses ennemis sous ses pieds. En bref (car pourquoi exposer longuement les folies
des insensés ?), il n'a pas défini, comme ils le supposent, que son royaume est temporaire, mais
qu'aprés l'exécution du jugement sur eux et la récompense a chacun selon ses ceuvres, il
manifestera alors la forme sacerdotale du royaume (c'est pourquoi il I'appelle le grand prétre des
biens futurs50), ne rendant plus justice (car il a déja rendu justice), mais en tant que grand prétre,
accordant éternellement les biens paternels a son héritage, car il convient a un royaume de juger,
et & un grand sacerdoce de réjouir par ses propres biens ceux qui, en raison de leur intégrité, ont

4



Bienheureux Diadoque, évéque de Photicée

échappé au feu du jugement. Car il regne comme le Fils, mais aime comme le Pére. Car, dit-il,
VOici, je suis 13, et les enfants que Dieu m'a donnés; mais il est prétre comme le Christ, qui, dans
I'amour, offre I'amour en sacrifice, comme la Parole. Ainsi, le Pére, le Roi des siécles, ne régnera
pas dans l'obscurité jusqu'a ce moment-la; Car, dit Daniel, la puissance, I’honneur et le régne lui
ont été donneés; tous les peuples, les nations et les langues le serviront. Sa puissance est une
puissance éternelle qui ne passera point. Mais jusqu’a ce temps, Dieu juge qu’aprés avoir soumis
tous les hommes a son autorité par le jugement et aprés avoir vaincu la mort par la résurrection de
tous (car, dit-il, le dernier ennemi, la mort, sera anéanti), il préparera pour le Pére un monde saint
et glorieux, étranger a toute passion, mais constamment soutenu par la gloire de 'amour.

IX. Que notre bon Dieu Jésus Christ, Seigneur de toutes les puissances célestes, Roi
éternel, rayonnement de gloire, image infaillible de I'hypostase du Pére,* participant inséparable
des pensées du Pére, étant de ce qui est et étant dans ce qui est, bon berger de tous ses
troupeaux raisonnables, sage organisateur de toutes les natures rationnelles, devenu ange de
grand conseil,* afin de rendre un jour accessibles aux hommes les réalités célestes, ne se révéle
pas beau, revétu de nature humaine comme d'une belle armure, pour blesser par amour
linventeur de la haine, qui désire toujours ce que le Pére désire. Car, en d’autres matiéres, on
trouvera un pére et un fils raisonnant difféeremment sur un sujet donné, parce que la division de la
nature nous dispose a former des pensées différentes; mais lui, étant inséparablement dans le
sein du Pére, désire et fait exactement ce que le Pére désire. Car il n'est pas inférieur aux pensées
du Pére, de sorte qu'il ne puisse se tromper dans ses actions concernant les désirs du Pére, ni
étre totalement incapable de faire ce que le Pére fait; mais, étant Dieu de Dieu, il désire
pleinement tout ce que le Pére désire. C'est pourquoi il peut faire ce que le Pére peut; car, comme
il est dit que le Pére ressuscite les morts et donne la vie, de méme le Fils donne la vie a qui il
veut,* et il désire ce que le Pére désire aussi; car il est véritablement propre au Verbe de désirer la
volonté de celui a qui il appartient. Il faut penser la méme chose du saint Esprit, adoré de tous. Car
lui aussi est parfait en lui-méme et omnipotent, capable de donner toute raison et toute vie,
puisqu'il existe dans la gloire du Pére et du Fils. Car le Verbe lui-méme, existant maintenant sous
une forme particuliére, est Esprit, et un Esprit infiniment sage, puisqu'il est I'Esprit le plus sage, et
la source de tous est le Pére. C’est pourquoi Il [IEsprit] est digne d’honneur et d’adoration, et
Seigneur, car il procéde de la gloire du Seigneur et Pére, et il est une seule gloire avec le Pére et
le Fils, glorifié et adoré avec eux, maintenant et toujours, et dans les siécles des siécles. Amen.



