Saint Jean Cassien le Romain

SUR DPIMCARDATION DU SCIGNHDEUR CONTRE
DESTORIUS.

Sept Livres

Le traité dogmatique et polémique «Sur I'Incarnation du Seigneur contre Nestorius. Sept
livres» fut écrit par saint Jean Cassien le Romain vers 429-430 a la demande de |'archidiacre
romain Léon (le futur pape Léon le Grand) contre I'hérétique Nestorius et I'hérésie pélagienne.
Saint Jean y présente un recueil de témoignages bibliques et de citations d'ceuvres de
théologiens célébres confirmant la nature divine du Christ, sans pour autant éviter des
formulations christologiques imprécises.

Dans le Livre I, un paralléle est établi entre le nestorianisme et le pélagianisme, a travers
I'exemple de la conversion du moine pélagien gaulois Lépoire. Selon saint Jean Cassien le
Romain, le pélagianisme contient les prémices de I'enseignement nestorien sur le Christ comme
homme simple uni a Dieu. Les livres Il a IV présentent des témoignages scripturaires en défense
de la divinité du Christ et du terme «Enfantrice de Dieu». Dans le livre V, le saint revient sur la
question du lien entre le nestorianisme et le pélagianisme; il distingue la présence de Dieu en
Christ et chez les saints, et évoque le mystere de I'unité des deux natures du Christ. Dans le livre
VI, la confession de foi de I'Eglise d'Antioche, dont Nestorius était originaire, est citée et analysée
comme modéle de la foi orthodoxe. Dans le livre VI, saint Jean réitére les principaux arguments
contre son enseignement, les étayant par des preuves tirées des écrits des Péres de I'Eglise, tant
occidentaux (saint Hilaire de Poitiers, saint Ambroise de Milan, bienheureux Jérome, Rufin,
bienheureux Augustin) qu'orientaux (saint Athanase le Grand, saint Grégoire le Theologlen saint
Jean Chrysostome). A la fin du livre, le saint exhorte I'Eglise de Constantinople & renoncer a
I'hérésie de Nestorius et a demeurer fidéle aux enseignements de saint Jean Chrysostome.

Ce traité fut I'un des premiers écrits occidentaux contre le nestorianisme et joua un role
important dans le développement du dogme christologique au sein de I'Eglise d'Occident. II
représente |'aboutissement de I'ceuvre théologique et littéraire de saint Jean Cassien le Romain.



Saint Jean Cassien le Romain

Table des matieres
Préface a Léon, évéque de Rome 1
Livre |

Chapitre 1. L'hérésie est comparée poétiquement a une hydre

Typologie de I'hérésie

Chapitre 2. Examen des hérésies précédentes

Chapitre 3. Analogie avec I'erreur pélagienne

L'erreur pélagienne

Chapitre 4. Lépoire, avec d'autres, renonce au pélagianisme

Cas concernant Lépoire

Chapitre 5. A travers I'exemple de sa confession de foi, Lépoire confirme que le péché public doit
étre lavé par la confession publique et, en méme temps, en s'appuyant sur ses propos, indique
comment concevoir I'Incarnation du Verbe

La confession de foi pénitentielle de Lépoire

Chapitre 6. L'enseignement cohérent des orthodoxes doit étre accepté comme la vraie foi

Quelle doit étre la conversion des hérétiques au chemin de la vérité ?

Livre Il

Chapitre 1. Les erreurs des hérétiques ultérieurs sont condamnées et réfutées par I'Eglise,
représentée par ses fondateurs et inventeurs.

L'Ecriture affirme la divinité du Christ.

Le chapitre 2 montre que la Vierge Marie était non seulement la Mere du Christ, mais aussi
I'Enfantrice de Dieu, et que le Christ est le vrai Dieu.

Enfantrice de Dieu ou la Mére du Christ ? Preuve tirée de la Nativité du Sauveur

Preuve tirée de I'Annonciation

Chapitre 3. Appuie le méme argument sur des preuves tirées de I'Ancien Testament

Le nom Emmanuel

Autres noms du Christ dans la prophétie d'lsaie

Preuve tirée de la prophétie de Malachie )

Chapitre 4. Présente des preuves du méme enseignement tirées des Epitres de Paul

Preuve tirée des Epitres de Paul

Le Sauveur est Dieu, Jésus est Dieu et le Christ est Dieu

Plusieurs noms, mais un seul sens

Tous les noms du Christ témoignent de sa divinité

Chapitre 5. A partir des dons de la grace divine regus par le Christ, conclut qu'il est véritablement
Dieu

Si le Christ est Dieu, alors la Meére de Dieu est la Méere de Dieu

Preuve tirée de la grace du Christ

La grace du Christ est la grace de Dieu

Chapitre 6. Que le don de la plénitude de la grace divine n'est pas apparu avec le temps, mais
était inhérent a lui des le commencement

Fils de Dieu et Fils de L'Homme

Chapitre 7. De la plénitude de la divinité en Christ

Les attributs de Dieu

L'identité propre de Dieu dans I'Incarnation

Preuves tirées des épitres de Paul

Livre Il

Chapitre 1. Que le Christ, pleinement homme et pleinement Dieu, est issu d'Israél et de la Vierge
Marie selon la chair, comme ['écrit le saint apotre Paul.

Autres preuves de la divinité du Christ

Christ — Dieu au-dessus de tout

1 [PL. Vol. 50. Col. 9] (CSEL. Vol. 17. 235)



Saint Jean Cassien le Romain

Chapitre 2. L'appellation «Dieu» est donnée au Christ dans un sens, et aux humains dans un
autre.

Dieu par nature et dieux par adoption

Chapitre 3. Explication des paroles de I'ap6tre : «Désormais, nous ne connaissons personne selon
la chair...»

Transfiguration de la nature humaine du Christ

Chapitre 4. De I'épitre aux Galates, il cite des preuves démontrant que la faiblesse de la chair en
Christ a été absorbée par la divinité.

Chapitre 5. Car nier est un blaspheme. La divinité du Christ est indéniable, nier sa véritable
humanité est donc un blaspheme. ]

Chapitre 6. De I'apparition du Christ a la persécution de I'Eglise par I'apbtre, il démontre que les
deux natures étaient présentes en lui.

Chapitre 7. Il cite a nouveau d'autres témoignages de I'apétre attestant que le Christ est Dieu.
Tout Dieu est en Christ, et tout Christ est en Dieu.

L'unique jugement de Dieu et du Christ.

Chapitre 8. En confessant la divinité du Christ, la confession de la Croix ne doit pas étre
amoindrie par le silence.

Chapitre 9. La prédication apostolique fut rejetée par les Juifs et les paiens car elle confessait que
le Christ crucifié est Dieu.

Preuve de la divinité du Christ tirée de son rejet par les paiens et les Juifs.

Chapitre 10. Comment I'apdtre congoit le Christ comme la Puissance et la Sagesse de Dieu.

Le Christ est la Sagesse de Dieu.

La Crucifixion du Seigneur de Gloire.

Chapitre 11. Les témoignages des Evangiles confirment le méme enseignement.

Chapitre 12. La confession de saint Pierre prouve que le Christ est Dieu.

Le Christ, Fils du Dieu vivant.

Le Christ est-il le Fils de Dieu ou le Fils de 'homme ?

Chapitre 13. La confession de saint Pierre a recu la confirmation de sa vérité du Christ lui-méme.
Le témoignage de toute la Trinité. ]

Chapitre 14. La confession de saint Pierre est la foi de toute I'Eglise.

Les clés du Royaume des Cieux et les portes de I'enfer.

Chapitre 15. Saint Thomas a également confessé la méme foi que saint Pierre apres la
résurrection du Seigneur.

Mon Seigneur et mon Dieu (Jn 20, 28).

L'Evangile est immuable.

Chapitre 16. Cite le témoignage de Dieu le Pere concernant la divinité du Fils.

Celui-ci est mon Fils bien-aimé (Mt 3, 16).

Livre IV

Chapitre 1. Le Christ, avant de s'incarner, était Dieu de toute éternité.

L'Ecriture sainte est le témoignage de la Parole divine.

Chapitre 2. |l est dit, d'apres ce qui a été dit, que la Vierge Marie a donné naissance a un Fils plus
agé et plus grand qu'elle.

Il serait impossible a I'hnomme de connaitre Dieu s'il ne s'était pas révélé.

Chapitre 3. L'Epitre aux Romains prouve la divinité éternelle du Christ.

Fondement de la foi orthodoxe.

La ressemblance avec la chair pécheresse (Rom 8,3).

Chapitre 4. D'autres témoignages sont avancés pour prouver la méme idée.

L'unique Fils.

Chapitre 5. En raison de I'union hypostatique des deux natures en Christ, il est juste d'appeler le
Verbe a la fois Sauveur et Fils de Dieu.

Chapitre 6. Sur I'unique hypostase du Christ.

Un seul Seigneur Jésus Christ, par qui tout existe (I Cor 8,6).

Le Fils de I'nomme a toujours été le Fils de Dieu. Dieu

Chapitre 7. La diversité des noms témoigne de la divinité du Seigneur Jésus Christ

Chapitre 8. La différence des noms n'enleve rien a la puissance divine

Chapitre 9. Cette idée est confirmée par les prophétes de I'Ancien Testament

Chapitre 10. La divinité du Christ est démontrée a la fois par I'incrédulité des Juifs et par la
confession de ceux qui se sont convertis au Christ

3



Saint Jean Cassien le Romain

Chapitre 11. Retour sur la prophétie d'lsaie

Chapitre 12. L'appellation «Sauveur» s'applique d'une certaine maniere au Christ et d'une autre
maniere aux humains

Chapitre 13. Explication de la personne a laquelle le propheéte Isaie faisait référence lorsqu'il a dit :
«Car tu es notre Dieu, et nous ne le savions pas !» (Is 45,15)

Livre V

Chapitre 1. Une réfutation résolue des erreurs des pélagiens, qui prétendaient que le Christ était
un homme ordinaire.

L'incompréhensibilité du mystere de I'Incarnation.

Chapitre 2. L'enseignement de Nestorius est étroitement lié aux erreurs des pélagiens.

Chapitre 3. Les pélagiens et les nestoriens attribuent au Christ une participation a la divinité,
caractéristique de tous les saints.

La différence entre le Créateur et la création.

Chapitre 4. Quelle différence existe entre le Christ et les saints ?

Tous les saints avaient Dieu en eux.

Toute la plénitude de la divinité (Col 2,9).

Chapitre 5. Que les prophetes ont appelé le Christ Dieu avant sa naissance.

Chapitre 6. Les deux natures du Christ sont confirmées par I'Ancien et le Nouveau Testament.
Chapitre 7. Démontre a nouveau que le Christ est un et le méme avant et apres les incarnations.
Chapitre 8. La déclaration apostolique est... Soutenu par I'Autorité Divine

L'Eternité du Christ selon la Divinité

Chapitre 9. Préfigurations du Christ dans I'Ancien Testament

Chapitre 10. Explication de la confession et de la renonciation au Christ

La foi catholique et la vraie foi

Chapitre 11. L'Incarnation du Seigneur prouve irréfutablement la divinité du Christ

Exégese de Matthieu 19,6

Ce mystere est grand (Eph 5,32)

Chapitre 12. Révéle plus en détail le mystére signifié par les noms d'Epoux et d'Epouse

Chapitre 13. Comment les anciens patriarches désiraient voir la révélation de ce mystere

Chapitre 14. Réfutation de I'enseignement impie et blasphématoire des hérétiques, qui disaient
que Dieu demeurait et parlait en Christ, comme dans un instrument ou une statue

La présence de Dieu en Christ et en Les Saints

Chapitre 15. Que contenaient les prieres des saints pour la venue du Messie, ou comment la
désiraient-ils ?

Livre VI

Chapitre 1. L'immensité de la puissance divine est démontrée par le miracle de la multiplication
des pains (cing pains d’orge et deux poissons).

Chapitre 2. L'auteur applique a son ceuvre le mystere de ce nombre septuple : les cing pains et
les deux poissons. Priere de saint Jean Cassien sur son ceuvre

Chapitre 3. Réfute son adversaire par le témoignage du Symbole d'Antioche

Le Symbole d'Antioche

Chapitre 4. Démontre que le Symbole possede une autorité a la fois divine et humaine

Chapitre 5. Présente les arguments les plus convaincants contre son adversaire et démontre la
nécessité de s'attacher fermement a la foi recue des prédécesseurs

Le danger de la tentation de tomber dans |'hérésie

Chapitre 6. L'invite a nouveau a confesser le Symbole d'Antioche

Chapitre 7. Poursuit I'argumentation fondée sur le Symbole d'Antioche

Chapitre 8. En quel sens est-il dit que le Christ est venu et est né de la Vierge ?

Chapitre 9. Expose a nouveau l'erreur fatale de son adversaire, en se basant sur sa propre
confession )
Chapitre 10. L'accuse d'avoir abandonné la foi catholique tout en osant enseigner dans I'Eglise,
célébrer les offices divins et accomplir les services religieux. Jugement

Chapitre 11. Réfute I'objection implicite des hérétiques qui souhaite renoncer a la profession de
foi prononcée dans I'enfance.

Chapitre 12. Le Christ crucifié est une pierre d'achoppement et une folie pour ceux qui croient
qu'il n'était qu'un simple homme.



Saint Jean Cassien le Romain

Dieu engendré et Dieu souffrant.

Chapitre 13. Réponse a l'objection de ceux qui affirment que le Fils engendré doit étre
consubstantiel au Créateur.

Chapitre 14. Comparaison de cette erreur avec la doctrine pélagienne.

Chapitre 15. Démonstration que ceux qui défendent cette erreur reconnaissent deux Christs.
Chapitre 16. Démonstration que cette doctrine détruit également la confession de la Sainte Trinité.
Réfutation de la christologie a deux sujets de Nestorius.

Chapitre 17. Celui qui s'égare sur un seul point de la foi catholique détruit la foi entiere et toute sa
dignité.

Chapitre 18. Il s'adresse a |'adversaire méme avec lequel il argumente et |'appelle a la repentance.
L'nérésie de Nestorius sape tout le Credo.

Chapitre 19. La naissance du Christ dans le temps ne diminue en rien la gloire ni la puissance de
la Divinité.

Les disciples du Christ ont reconnu un seul Christ.

Chapitre 20. Il enseigne que, de ce qui a été dit, il ne s'ensuit pas que Dieu ait pu étre qualifié de
mortel ou de charnel avant les siecles, bien que le méme Christ soit Celui qui est Dieu de toute
éternité et qui, dans le temps, s'est fait homme.

Explication du Mystére de I'Incarnation.

Chapitre 21. L'autorité des Saintes Ecritures témoigne que le Christ existe de toute éternité.
Chapitre 22. En vertu de la communion hypostatique des propriétés, ce qui, en Christ, est associé
a la chair doit étre attribué a Dieu. ]

Divinité et Humanité. Les parties du Christ sont inséparables de I'Eternel. Les uns des autres
Chapitre 23. La synecdoque, figure de style tres courante dans les Saintes Ecritures, est
employée lorsque le tout est désigné par le nom d'une partie.

Livre VII

Chapitre 1. Se préparant a répondre aux contre-vérités de ses adversaires, il invoque la grace
divine afin qu'elle lui enseigne la priere que doivent réciter d'avance ceux qui entreprennent de
débattre avec les hérétiques.

Qui est libre ?

Priere pour la victoire sur I'hérésie.

Chapitre 2. Il résout I'objection soulevée par les paroles : «Nul n'engendre celui qui le précede.»
L'omnipotence divine

Chapitre 3. Il répond a I'argument selon lequel I'enfant engendré doit étre consubstantiel au
géniteur.

Chapitre 4. Dieu a manifesté son omnipotence en d'autres choses, ainsi que dans sa création
terrestre.

Chapitre 5. Il démontre, par des arguments tirés de la nature elle-méme, que la loi qu'il a
proposée est conforme a la volonté divine. Les opposants qui prétendent que I'enfant né doit étre
consubstantiel a celui qui le met au monde sont souvent réfutés.

Chapitre 6. Réfute un autre argument de Nestorius, lorsqu'il affirme que le Christ était en tous
points semblable a Adam.

Chapitre 7. Les hérétiques ont coutume de dissimuler leurs enseignements sous le voile des
Saintes Ecritures.

L'enseignement de I'apotre Paul sur le Christ

Chapitre 8. Les hérétiques attribuent au Christ seulement I'image de la divinité et affirment donc
qu'il faut le vénérer avec Dieu, mais non comme Dieu.

Chapitre 9. Sur I'erreur de ceux qui disent que la naissance du Christ fut secrete, alors qu'elle fut
révélée publiguement au patriarche Jacques.

Chapitre 10. Apporte d'autres preuves bibliques sur le méme suijet.

Chapitre 11. Sur la maniere dont le diable fut contraint a plusieurs reprises de considérer le Christ
comme Dieu.

Chapitre 12. Compare cette supposition et la suspicion probable du diable a I'affirmation obstinée
et inflexible de ses adversaires et montre que ce blaspheme est encore plus grave et plus pervers
que celui du diable.

Chapitre 13. Sur la maniere dont le diable a toujours eu une notion de la divinité du Christ, jusqu'a
sa mort sur la croix, grace a son activité cachee. .

Chapitre 14. Montre comment les hérétiques déforment les Saintes Ecritures en réponse a
I'argument de I'apotre. «Sans mere, sans péere» (Hébreux 7:3)

5



Saint Jean Cassien le Romain

Sans pére et sans mere

Chapitre 15. En quel sens |'apoétre affirme-t-il que le Christ est sans généalogie ?

Résolution de la contradiction apparente entre Matthieu 1:1 et Hébreux 7:3

Chapitre 16. Démontre que, tout comme le diable a tenté le Christ, les hérétiques circonscrivent
et déforment les Saintes Ecritures.

Comment le diable cite les Ecritures

Chapitre 17. La gloire et I'nonneur du Christ ne peuvent étre attribués uniquement au saint Esprit,
tout en niant que le Christ les possede par nature et ne les emprunte pas a une autre source.

La puissance de la sainte Trinité était toujours présente dans toutes les ceuvres du Christ.
Chapitre 18. Comment comprendre les paroles de I'apétre : «ll a été manifesté dans la chair,
justifié par I'Esprit» (I Tim 3,16) ?

Chapitre 19. Non seulement I'Esprit a rendu le Christ redoutable pour les démons, mais le Christ
lui-méme s'est rendu ainsi.

Chapitre 20. Tente de réfuter cette affirmation de Nestorius par des arguments plus solides et plus
convaincants.

Chapitre 21. Il est également nécessaire d'attribuer au Christ et au saint Esprit le fait que sa
nature humaine soit devenue le temple de Dieu.

Chapitre 22. L'ascension du Christ au ciel ne peut étre attribuée uniquement a I'Esprit.

Chapitre 23. Développe cette méme argumentation pour montrer que le Christ n'avait pas besoin
de la gloire d'un autre, mais qu'il possédait sa propre gloire.

Chapitre 24. Appuie cet enseignement par |'autorité de saint Hilaire de Poitiers.

Saint Hilaire de Poitiers

Chapitre 25. Démontre que saint Ambroise de Milan est pleinement d'accord avec saint Hilaire.
Saint Ambroise de Milan

Chapitre 26. Ajoute a ce qui a été dit précédemment le témoignage du bienheureux Jérome.
Bienheureux Jérdme de Stridon

Chapitre 27. Ajoute a ceux cités plus haut Rufin et le bienheureux Augustin.

Rufin d'Aquilée

Bienheureux Augustin d'Hippone

Chapitre 28. Souhaitant présenter le témoignage des évéques grecs ou orientaux, il place en
premier saint Grégoire le Théologien.

La foi ne se limite pas a un lieu.

Saint Grégoire le Théologien

Chapitre 29. Ensuite, il cite I'autorité de saint Athanase.

Saint Athanase le Grand

Chapitre 30. Ajoute également saint Jean Chrysostome.

Saint Jean Chrysostome

Chapitre 31. Déplore I'état malheureux de Constantinople d( au désastre causé par I'hérétique
Nestorius. Et dans le méme temps, il appelle les citoyens a préserver |'ancienne foi orthodoxe de
leurs ancétres. ]

Le lien de saint Jean Cassien avec I'Eglise de Constantinople

Les saints archevéques de Constantinople

Saint Jean Chrysostome

Priere de saint Jean Cassien



Saint Jean Cassien le Romain
Préface A Léon, évéque de Rome 2

1. Maintenant que j'ai achevé les livres des «Entretiens» spirituels, remarquables
davantage par leur sens que par leurs mots (car les mots de notre ignorance étaient inférieurs a la
sublimité des pensées des saints)4, j'ai concu et presque décidé (apres avoir découvert ma
propre ignorance honteuse) de m'établir dans un havre de paix afin d'expier, autant que possible,
par une pudeur timide, I'audace de ma loquacité.

Mais toi, mon vénérable Léon, tu as surpassé mes projets et mes intentions par ton zéle
louable et ton amour obéissant. De plus, mon attachement bien connu (charitas) a I'Eglise
romaine et I'honneur du service divin m'ont conduit de la retraite que j'avais prévue dans le
silence au jugement public, source d'admiration. Et tu me forces, encore honteux de mes
omissions passées, a m'engager dans la nouvelle voie, et bien que je sois encore inférieur aux
plus jeunes, tu m'exhortes a étre I'égal des anciens.

2. Car méme ces modestes ceuvres que nous avons offertes en sacrifice au Seigneur,
modestes offrandes de nos faibles talents, je ne les aurais jamais entreprises ni n'y aurais été
enclin sans |'ordre de I'autorité épiscopale. De plus, la dignité de notre éloquence et de notre style
s'est accrue grace a toi. Car, conformément a votre précédent commandement, nous avons relaté
la passion du Seigneur, et maintenant vous nous demandez de parler de I'incarnation elle-méme
du Seigneur et de sa majesté. Ainsi, conduits par la main archipastorale comme dans le
sanctuaire du temple, nous entrons maintenant, par votre guide et votre aide, comme dans le
sanctuaire des saints (cf. Héb 9,2).

3. L'honneur est grand, mais l'issue est terrible, car il est impossible de recevoir la palme
des mysteres cachés et des récompenses divines sans surpasser son rival. C'est pourquoi vous
exigez et ordonnez que moi, de mes mains faibles, je livre un combat singulier contre une hérésie
récemment apparue et un nouvel ennemi de la foi, et que je résiste fermement aux machoires
dangereuses du serpent mortel, dont la gueule est ouverte, comme on dit (cf. Gn 3,1)
«Clairement», afin que la puissance prophétique et la vertu divine de la parole de I'Evangile, par
mon intermédiaire, enchainent le serpent dont les mouvements tortueux attaquent les Eglises de
Dieu. J'obéis a votre demande pressante, j'obéis a votre ordre.

4. Car je désire moi-méme croire en vous plus qu'en moi-méme. Surtout parce que,
comme vous, je suis aussi appelé par I'amour pour mon Seigneur Jésus Christ, qui ordonne cela
par votre intermédiaire. Il ne vous reste plus qu'a demander a Celui qui I'a ordonné par votre
intermédiaire d'accomplir I'acte commandé. Car ici, votre cause est plus en jeu que la mienne,
votre autorité plus que mon service. En effet, que je me montre digne de votre commandement ou
non, cela se justifie, dans une certaine mesure, par la maniére méme dont j'obéis et dont je
m'incline, et peut-étre plus grand est le mérite de mon obéissance, moins j'en suis capable.

5. Nous obéissons facilement a l'ordre de quiconque lorsque nos moyens nous le
permettent, mais grand et admirable est le zele de celui qui désire ce qui lui manque en capacité.
C'est pourquoi, voici votre intérét, votre préoccupation, une question d'honneur : priez et suppliez
Dieu que mon ignorance ne compromette pas votre choix. Car si nous ne nous conformons pas a
votre opinion, méme si je me montre irréprochable en obéissance, il semblera que vous agissiez
mal a cause d'un ordre hatif.

2 [PL. Vol. 50. Col. 9] (CSEL. Vol. 17. 235)



Saint Jean Cassien le Romain

Livre |
Chapitre 1. L'hérésie est poétiquement comparée a I'Hydre
Typologie de I'hérésie

1. Les récits des poetes rapportent que lorsque les tétes de I'Hydre furent tranchées, elle
[au contraire] se multiplia encore davantage grace a cette perte. Ainsi, grace a ce miracle nouveau
et inoui, la perte pour le monstre, qui se multipliait par ses morts, devint en quelque sorte un gain.
Et, hélas, plus on coupait d'épée, plus la fertilité [du monstre] doublait étrangement, réduisant a
néant tous les efforts jusqu'a ce que, accablé par ce qu'il avait entrepris, désirant ardemment
cette éradication, mais ayant tant peiné en vain, il renforca finalement sa force de combat par des
conseils rusés et, comme on dit, trancha, par le feu, la nombreuse progéniture du corps
monstrueux avec une épée flamboyante. Et ainsi, ayant consumé les profondeurs rebelles de la
vile fertilité, la prohferatlon monstrueuse cessa enfin par cautérisation.

2. De méme, les hérésies dans les Eglises sont semblables & I'hydre dépeinte par les
poétes. Car elles aussi sifflent contre nous avec des langues mortelles, répandent un poison
mortel et renaissent par la décapitation. Mais lorsque le mal réapparait, la science médicale ne
doit pas rester inactive, et plus grande est |'affliction, plus le remede doit étre persistant. Car le
Seigneur notre Dieu tout-puissant [Col. 14] [a] le fait, comme le montrait cette fiction paienne par
la mort de I'hydre susmentionnée, afin que la vérité triomphe dans les combats de I' Eglise, afin
que |'épée ardente du saint Esprit (cf. Eph 6,17) consume les entrailles de la nouvelle hérésie,
neutralise sa capacité pernicieuse de reproduction, afin que, finalement, sa monstrueuse
fécondité cesse peu a peu de produire.

Chapitre 2. Examen des hérésies précédentes

1. En Vérité, ces germes de mauvaise semence ne sont pas nouveaux dans les Eglises : le
champ de la terre du Seigneur a toujours contenu ces épines et ces ronces, et le fruit de Iivraie
étouffante y croit continuellement (cf. Mt 13,24-30). Car voici les Ebionites, voici les Sabelliens,
voici les Ariens, voici enfin les Eunomiens et les Macédoniens, voici les Photiniens et les
Apollinaristes et autres épines et ronces ecclésiastiques qui germent, étouffant le fruit de la bonne
foi.

2. Le premier d’entre eux est Ebion : il déclara I'Incarnation du Seigneur superflue et le
priva de son union avec la Divinité. Aprés lui, en réaction a I’hérésie précédente, le schisme de
Sabellius surgit soudainement. Lui, insistant sur I'absence de différence entre le Pere, le Fils et le
saint Esprit, confondait impiement, autant que possible, la Sainte et ineffable Trinité. Vient ensuite,
comme nous l'avons dit, I'impiété des Ariens pervers qui, de peur de paraitre confondre les
Personnes saintes, les appelaient essences (substantias) distinctes et dissemblables au sein de la
Trinité. Eunome [affirmait le contraire], mais, bien slr, avec la méme perversité : tout en
reconnaissant que la Trinité divine est semblable a elle-méme, il affirmait néanmoins qu'elle est
différente en elle-méme et, admettant la similitude, il excluait I'égalité.

3. Macédonius, dans une impiété incurable, blasphéma aussi contre le saint Esprit, bien
qu'il affirmat que le Pére et le Fils avaient la méme essence (substantia). Cependant, en qualifiant
le saint Esprit de créature, il se rendit coupable d'offense envers la Trinité tout entiere, car il est
impossible de violer quoi que ce soit dans la Trinité sans porter atteinte a la Trinité entiere.
Photinus, bien qu'il qualifiat Jésus, né de la Vierge, de Dieu, imaginait encore perversement
qu'avec le commencement de I'homme il y avait aussi le commencement de Dieu. 16 Apollinaire,
quant a lui, sans raisonnement, le percevant comme véritablement homme, uni a Dieu, supposa a
tort que son humanité n'avait pas d'ame. Car il n'est pas moins erroné d'ajouter au Seigneur
Jésus Christ ce qui n'est pas convenable que de retrancher a ce qui I'est. En effet, parler de lui
autrement que ce qui est réellement, méme par désir de lui rendre honneur, est un crime.

4. Ainsi, chaque hérésie en engendre une autre a son image, tout en différant par leurs
aspects respectifs, mais toutes enseignent une foi contraire.

Récemment, c'est-a-dire de nos jours, une hérésie pernicieuse a également surgi de la
grande ville de Beligar. Et nous avons vu qu'elle n'est connue que de nom, mais réputée pour son
erreur, car, avec le chapitre nouveau, elle est issue de I'ancienne race des Ebionites. Et nous
avons fort a parier qu'il faille la qualifier d'ancienne ou de nouvelle. Car la nouveauté réside dans
ses défenseurs, mais |'ancienne dans ses erreurs.



Saint Jean Cassien le Romain

5. Car elle proclamait blasphématoirement que notre Seigneur Jésus Christ était né simple
homme, et qu'il n'avait [que] par la suite acquis la gloire et la puissance de Dieu par ses mérites
humains, et non par sa nature divine. Et c’est pour cette raison qu’ll possédait Sa propre divinité,
non pas en vertu de la propriété de la divinité unie a Lui, mais parce qu’ll la méritait [seulement]
par la suite — en récompense de son labeur et de ses souffrances. Elle se trompe particulierement
lorsqu’elle blaspheme que notre Seigneur et Sauveur n’est pas né de Dieu, mais a été assumé par
Dieu; hélas, proche de cette hérésie se trouve celle qui existe aujourd’hui et qui lui est, pour ainsi
dire, apparentée. Elle s’accorde autant avec I'ébionisme qu’avec ces nouvelles [erreurs], et avec
le temps, elle se situe a mi-chemin entre les deux, mais dans sa corruption, elle est liée aux deux.
Et quel que soit le nombre d’autres erreurs, différentes de celles que nous avons déja nommeées, il
faudrait trop de temps pour toutes les mentionner. Pour I'instant, nous nous engageons non pas a
nous souvenir des erreurs passées et a les décrire, mais a réfuter les nouvelles.

Chapitre 3. Analogie avec I'erreur pélagienne

L'erreur pélagienne

1. Nous estimons qu'il ne faut pas négliger ce qui est inhérent et caractéristique de
I'hérésie susmentionnée, issue de l'erreur pélagienne : affirmer que Jésus Christ n'était qu'un
homme, sans participation au péché, revenait a déclarer que les hommes, s'ils le souhaitent,
peuvent étre sans péché. Car ils soutenaient que si Jésus Christ était un homme simple et sans
péché, alors tous les hommes, sans |'aide de Dieu (adjutorio), peuvent étre ce qu'il était, c'est-a-
dire un homme simple sans participation (consortio) a Dieu. lls en concluaient donc qu'il n'y a
aucune différence entre tous les hommes et notre Seigneur Jésus Christ, et qu'en méme temps
I'homme peut mériter par sa propre force et sa diligence ce que le Christ a mérité par son zele et
son travail.

2. Il s'avere donc qu'ils, sombrant dans une folie plus grande et plus répugnante encore,
ont affirmé que notre Seigneur Jésus Christ était venu en ce monde non pour racheter I'humanité,
mais pour donner |'exemple des bonnes ceuvres. [Dont] il ressort clairement que ceux qui suivent
son enseignement, pourvu qu'ils empruntent le méme chemin de vertu, obtiennent la méme
récompense. [Ainsi] ils rejettent tout le don de sa sainte venue (dans la mesure ou il résidait en
eux) et toute la grace de la rédemption divine, lorsqu'ils prétendent que les hommes peuvent, par
leur vie, accomplir ce qu'il a réalisé pour le salut des hommes par sa mort.

3. lls ajoutent aussi que notre Seigneur et Sauveur est devenu Christ apres le baptéme et
Dieu apres la résurrection, attribuant le premier au mystére de I'onction et le second a la
récompense des souffrances. Il est donc clair que cet homme nouveau, et non le créateur d'une
nouvelle hérésie, qui affirme que notre Seigneur et Sauveur est né homme simple, dit exactement
la méme chose que les Pélagiens auparavant. De son erreur découle le fait que celui qui admet
que Jésus Christ est venu comme un homme simple et sans péché blaspheme également, en
disant que tous les hommes peuvent étre sans péché par eux-mémes. Et ils disent que |'expiation
du Seigneur était également inutile pour son exemple [aux hommes], si les hommes, par leur
seule force (comme ils le disent), sont capables d'atteindre son royaume céleste.

4. Et cela [a été dit par lui] sans aucun doute, puisqu'il le démontre lui-méme clairement.
Car, en réalité, par ses actes, il encourage les maux des pélagiens et, par ses écrits, défend leurs
intéréts, puisqu'il leur apporte subtilement, ou plutét rusément, protection et soutien par faveur,
en raison de I'insolence effrontée qui lui est semblable, sachant pertinemment qu'il partage leur
opinion et leur esprit, et déplorant ainsi que I'hérésie qui lui est semblable, et dont il sait qu'elle
est proche de lui dans sa corruption, soit séparée de I'Eglise.

Chapitre 4. Lépoire, avec quelques autres, renonce au pélagianisme.

1. Or, puisque ceux qui provenaient de cette source d'épines pernicieuses ont déja été
guéris par le secours et la miséricorde divins, maintenant, puisque cette hérésie précédente et
cette nouvelle s'accordent en quelque sorte, il faut prier le Seigneur Dieu d'accorder une fin
heureuse semblable a ceux qui, a leurs débuts, étaient semblables dans le mal.

Le cas de Léprose

2. Car Léprose, alors moine, puis prétre, qui, comme nous l'avons dit plus haut, avait
commencé par suivre |'enseignement, ou plutét les mensonges, de Pélage, fut parmi les plus
éminents et les plus fervents défenseurs de I'hérésie susmentionnée en Gaule. Averti par nous et
guéri par Dieu, il condamna si admirablement cette croyance erronée que sa correction n'en est



Saint Jean Cassien le Romain

presque pas moins remarquable que la foi inébranlable de beaucoup. Car le premier mérite est de
ne jamais tomber dans I'erreur, et le second est de bien la rejeter.

3. Revenu a lui-méme, il confessa son erreur (avec autant de douleur que de honte) non
seulement en Afrique, ou il se trouvait et ou il se trouve encore, mais aussi envoya des lettres de
sa confession lamentable et de son cri a toutes les villes de Gaule, afin que la ou son égarement
était connu, sa conversion le soit également, et que ceux qui avaient été témoins de son erreur
deviennent ensuite témoins de sa conversion.

Chapitre 5.

Lépoire, prenant I'exemple de sa confession de foi, confirme que le péché public doit étre
lavé par la confession publique et, en méme temps, a partir de ses propres paroles, indique
comment il faut concevoir I'lncarnation du Verbe.

1. Nous avons décidé d'ajouter un passage de sa confession, ou plutét de sa lamentation,
pour deux raisons : que la correction puisse étre un témoignage pour nous et un exemple pour
ceux qui hésitent, et que ceux qui n'ont pas eu honte de suivre I'erreur n'aient pas honte de suivre
la correction et que, tout comme ils ont été affaiblis par une affliction semblable, ils puissent aussi
étre guéris par un remede semblable. Aussi, reconnaissant la perversité de son opinion et se
tournant vers la lumiere de la foi, il écrivit aux évéques gaulois et commenga ainsi :

Confession de foi pénitentielle de Léprose

2. «Ce dont je voudrais tout d’abord me reprocher, mes vénérables seigneurs et mes tres
saints prétres, je ne sais pas, et je ne trouve pas en moi ce que je puisse le plus pardonner.
L’'ignorance et I'orgueil, la naiveté alliée a une confiance coupable, I'ardeur et 'immodération, ou
plutét, le mangue de force allié a une foi faible — tout cela, que j’ai laissé entrer en moi, a prospéré
a un tel point que je suis étonné d’avoir pu obéir simultanément a tant de choses dans mes
ténebres, et je suis heureux que cela se soit retiré de mon ame.» Et un peu plus loin, il ajoute :

«Si, ne comprenant absolument pas la puissance de Dieu, nous nous fions a la raison et a
notre propre intelligence pour imaginer que Dieu agit en ce qui est indigne de Lui, de sorte que si
nous disions que I'hnomme est né avec Dieu, en reliant séparément le divin a Dieu seul et I'humain
a I'homme seul, [alors] nous introduisons trés clairement une quatrieme Personne dans la Trinité
et, au lieu d'un seul Fils de Dieu, nous commencgons a imaginer non pas un, mais deux Christs, de
sorte que le Seigneur et Christ Dieu Lui-méme se détournerait de nous !»

3. C’est pourquoi nous confessons que notre Seigneur et Dieu Jésus Christ est le Fils
unique de Dieu, engendré du Pere avant tous les siecles, mais devenu homme pour nous dans le
temps — Dieu né - par le saint Esprit et la Vierge Marie. Et, confessant les deux essences - la chair
et le Verbe —, par la pieuse confiance de la foi, nous reconnaissons un seul et méme Dieu et
Homme indivisibles, et par conséquent, nous affirmons que, depuis son incarnation, ce qui était
de Dieu a été pleinement transféré a ’lhomme, de méme que tout ce qui était humain se trouvait
en Dieu.

4. Et, selon cette compréhension, le Verbe s’est fait chair (UJn 1,14) - non par
transformation ou par quelconque altération, il n’est devenu ce qu’il n’était pas, mais par la
puissance de I'Economie divine. Le Verbe du Pere, jamais séparé du Pere, a daigné étre
pleinement homme, et le Fils unique s’est incarné secretement par ce mystere qu’il était le seul a
connaitre. Car notre role est de croire, mais le sien est de savoir. Ainsi, Dieu le Verbe lui-méme,
ayant assimilé tout ce que I’'homme possede, est devenu homme, et, ayant tout regu de ’homme,
qui devait recevoir ce que Dieu possédait, il ne pouvait étre autre chose que Dieu. Pourtant,
puisqu’il est appelé incarné et uni (immixtus), il ne faut pas laisser son essence divine se diminuer.
Car Dieu a su participer sans se corrompre, et pourtant y participer pleinement.

5. Il savait comment recevoir en Lui-méme de telle sorte qu'aucun accroissement ne s'y
ajoute, et Il savait comment imprégner toute chose de Lui-méme, de sorte qu'aucun dommage ne
survienne. C'est pourquoi, sur la base d'une expérience visible, et afin de comprendre notre
faiblesse, nous ne supposons pas que Dieu et I'homme aient été unis, et que par une telle fusion
de la chair et du Verbe, pour ainsi dire, un corps ait été formé.

6. Qu'on ne s'imagine pas que nous croyions que les deux natures aient été converties en
une seule essence par une quelconque fusion, car un tel mélange corrompt les deux parties qui le
composent. Car Dieu peut contenir, mais Il est insaisissable, pénétrant [tout], Il est impénétrable,
remplissant [tout], Il n'est pas rempli. Il est partout et partout présent, par la diffusion de sa
puissance, il se méle miséricordieusement a la nature humaine.

10



Saint Jean Cassien le Romain

7. Et un peu plus loin : «C’est pourquoi, au sens véritable, Jésus Christ, le Dieu-Homme,
Fils de Dieu, nous est né du saint Esprit et de la Vierge Marie. Ainsi, le Verbe et la chair ne font
plus qu’un, de sorte que chaque essence demeure naturellement dans sa perfection, sans
altération, et communique le Divin a I'humanité et participe de ’Humain a la Divinité. Il ne s’agit
pas de dire que I'un est Dieu et I'autre homme, mais qu’il n’y a qu’un seul et méme Dieu qui est
aussi homme, et encore, ’lhomme qui est Dieu, est appelé Jésus Christ, le Fils unique de Dieu, et
il 'est véritablement.» C’est pourquoi nous devons toujours suivre et croire, afin de confesser que
notre Seigneur Jésus Christ, le Fils de Dieu, est vrai Dieu, qui a toujours été avec le Péere et qui,
avant tous les siecles, était égal au Pere, et de ne pas nier que ce méme Lui, des son incarnation,
est devenu Dieu-homme. Et de peur de penser qu’il a grandi en Dieu par degrés et par temps, et
qu’il a eu un état avant la résurrection et un autre aprés la résurrection, alors qu’il demeure
toujours dans la méme plénitude et la méme puissance.

8. Et encore, un peu plus loin : «Mais puisque Dieu le Verbe est descendu par grace en
I’hnomme, car il devait s’incarner, et qu’en acceptant Dieu, ’hnomme est monté au Verbe, le Verbe
tout entier est devenu ’lhomme tout entier. Car ce n’est pas Dieu le Pere qui s’est fait homme, ni
le saint Esprit, mais le Fils unique du Pere.» C’est pourquoi nous devons accepter I'unique
Personne (ina persona) de chair et de Verbe, afin de croire véritablement, sans aucun doute, en un
seul et méme Fils de Dieu, toujours inséparable en deux essences et appelé géant durant sa vie
terrestre (Ps 19,6). Il a véritablement toujours porté tout ce qui appartient a 'homme et a
véritablement toujours possédé tout ce qui appartient a Dieu, car, bien gu’il ait été crucifié dans la
faiblesse, il vit par la puissance de Dieu (Il Cor 13 4).

Chapitre 6. L’enseignement constant des orthodoxes doit étre accepté comme la vraie foi.

1. C’est pourquoi cette confession de foi, qui était la foi de tous les orthodoxes, fut
approuvée par tous les évéques africains avec lesquels il écrivait, et par tous les évéques gaulois
auxquels il s’adressait. Et, en général, personne n’a jamais été mécontent de cette foi, si ce n’est
peut-étre par le péché d’incrédulité, car renier une piété avérée est un signe évident d’impiété.

2. Par conséquent, le simple consentement de tous devrait désormais suffire a réfuter une
hérésie, car I'opinion universelle est la révélation d'une vérité indubitable, et la voie parfaite est
celle ou nul ne diverge [d'opinion]. Aussi, a la premiere occasion, si quelqu'un s'empresse de
penser contre cela, il ne faut pas tant écouter son affirmation que condamner sa perversité. Car
celui qui attaque le jugement universel s'attire lui-méme la condamnation, et celui qui sape les
décisions de tous n'a aucune possibilité d'étre entendu. Car lorsque la vérité est confirmée par
tous, tout ce qui s'y oppose est immédiatement démontré comme un mensonge, car il contredit
la vérité. Et par conséquent, pour prononcer une condamnation, il suffit méme que [l'affirmation]
ne soit pas conforme au jugement de la vérité. Comment les hérétiques doivent-ils étre convertis
au chemin de la vérité ?

3. Or, puisque la raison n'est pas altérée par la parole de raison, et puisque la vérité,
lorsqu'elle est examinée en profondeur, resplendit toujours plus comme I'or, et puisqu'il vaut
mieux corriger ceux qui s'égarent par le raisonnement que de les réprimander par une critique
sévere, il convient de traiter |I'ancienne hérésie chez les nouveaux hérétiques, autant que faire se
peut, par la grace divine, afin que, lorsqu'ils seront guéris par la miséricorde divine, leur guérison
témoignera davantage de la sainte foi que leur condamnation — un exemple de juste sévérité.

Si seulement la Vérité elle-méme, dont nous parlons, était présente lors de la discussion et
du discours, elle nous aiderait a lutter contre I'erreur humaine par cet amour pour lequel Dieu a
daigné venir aux hommes, désirant méme naitre sur terre et en homme a cette fin, afin qu'il n'y ait
plus de place pour le mensonge.

11



Saint Jean Cassien le Romain

Livre Il

Chapitre 1. Les erreurs des hérétiques postérieurs furent condamnées et réfutées par I'Eglise en
la personne de leurs fondateurs et inventeurs

L'Ecriture affirme la divinité du Christ

1. Puisque, dans le premier livre, nous avons fait une certaine introduction, ou nous avons
montré comment un nouvel hérétique nait des hérésies anciennes, la condamnation appropriée
des hérétiques antérieurs devrait suffire a le condamner justement. Puisqu'il a les mémes racines
et suit les mémes erreurs, il a déja été suffisamment condamné en la personne de ses
inspirateurs. D'autant plus que ceux qui sont venus apres lui affirment les mémes choses. Ayant
eux-mémes suivi le mal, ils I'ont également rejeté, ainsi, ses propres exemples devraient déja lui
suffire amplement, tant en ce qui concerne ceux qui ont été guéris que ceux qui ont été
condamnés.

2. Car s'ils sont capables de réforme, ils ont un reméde pour la réforme de leurs
[complices]. S'ils sont incapables de se corriger eux-mémes, alors ils ont une sentence pour leur
condamnation. Mais de peur gu'ils ne pensent que nous sommes prévenus contre eux plutét que
de vouloir les juger équitablement, exposons publiquement leur enseignement corrompu, ou
plutét leur folie blasphématoire, en prenant le bouclier de la foi, qui est le bouclier spirituel, qui est
la parole de Dieu (Eph 6,16-17) — afin que, lorsque la téte du vieux serpent se relévera, la méme
épée de la parole divine, qui I'a jadis tranchée chez ces anciens dragons, la tranche aussi chez les
nouveaux serpents.

3. Car puisque I'hérésie de ceux-ci est la méme que celle des premiers, pour retrancher
les seconds, il nous faut pouvoir décapiter les premiers. Puisque les serpents qui émergent
causent des ravages dans I'Eglise du Seigneur et blessent certains par leurs sifflements, il est
nécessaire, face a ces nouveaux maux, d'ajouter un nouveau remede aux anciens — afin que,
méme si ce qui a déja été fait s'avere insuffisant pour guérir la maladie elle-méme, ce que nous
faisons maintenant suffise a soigner les malades.

Le chapitre 2 montre que la Vierge Marie n'était pas seulement la Méere du Christ, mais aussi
I'Enfantrice de Dieu, et que le Christ est le vrai Dieu.

Enfantrice de Dieu ou la Mere du Christ ?

1. Ainsi, 6 hérétique, qui que tu sois, tu dis que Dieu [Col. 32] n’est pas né de la Vierge,
que Marie, la Mére de notre Seigneur Jésus Christ, ne peut étre appelée Enfantrice de Dieu, c’est-
a-dire Mére de Dieu, mais xplototékog, c’est-a-dire seulement Mére du Christ, et non de Dieu, car
nul, comme tu le dis, n’engendre celui qui le précéde. Cependant, si le Seigneur le permet, nous
parlerons plus tard de ce raisonnement insensé, par lequel tu crois pouvoir sonder la naissance
de Dieu par des raisonnements charnels et penser que le mystére de sa grandeur peut étre
déterminé par des inférences humaines. Pour ’heure, confirmons avec le secours de témoins
divins que le Christ est Dieu et que Marie est la Mére de Dieu.

Preuve tirée de la Nativité du Sauveur

2. Ecoutez donc ce que ’Ange du Seigneur dit aux bergers au sujet de la naissance de
Dieu : «Aujourd’hui, dans la ville de David, il vous est né un Sauveur, qui est le Christ, le Seigneur»
(Luc 2,11). Il vous a ajouté le nom de «Seigneur et Sauveur» précisément pour que vous ne
considériez pas le Christ comme un simple homme, et assurément pour que vous n’hésitiez en
aucune facon a reconnaitre Dieu comme celui que vous reconnaissez comme Sauveur. Et puisque
I’ceuvre du salut ne sied qu’a I'autorité divine, vous ne doutez pas que Celui dont vous savez qu’il
possede la puissance divine, Celui en qui réside le pouvoir de sauver. Cependant, il se peut que
ce qui a été dit semble insuffisant a votre incrédulité, puisque I’Ange I'a appelé Seigneur et
Sauveur plutét que Dieu, ou du moins le Fils de Dieu, et vous niez impie que Dieu soit celui que
Vous reconnaissez comme Sauveur.

3. Ecoutons aussi I'archange Gabriel, qui annonce a la Vierge Marie : «L’Esprit saint
viendra sur toi, et la puissance du Trés-Haut te couvrira de son ombre. C’est pourquoi le saint
enfant qui est né de toi sera appelé Fils de Dieu» (Luc 1,35). Voyez-vous comment celui qui
annonce la naissance de Dieu anticipe I’ceuvre divine ? «Car I’Esprit saint viendra sur toi, et la
puissance du Trés-Haut te couvrira de son ombre» (Luc 1,35). L’ange, rendant un témoignage
magnifique, a révélé la grandeur de I'ceuvre divine par l'inspiration divine de ses paroles. Car
’Esprit saint, qui sanctifie l'intérieur de la Vierge et y insuffle la puissance de sa divinité,

12



Saint Jean Cassien le Romain

communique et s’unit a la nature humaine, et ce qui était étranger, il le fait sien, anticipant cela - 6
merveille | — par sa puissance et sa majesté.

Preuve tirée de I'Annonciation

4. Puisque la faiblesse humaine n'aurait pu résister a I'entrée de la Divinité, la puissance
du Tres-Haut a fortifié la Vierge universellement vénérable, I'entourant de sa protection, afin de
soutenir sa faiblesse corporelle et de faire en sorte que, lors de I'accomplissement de l'ineffable
mystere de la sainte conception, la faiblesse humaine, soutenue par I'ombre divine, ne soit pas
entierement anéantie. C'est pourquoi il est dit : «L'Esprit saint viendra sur vous, et la puissance du
Tres-Haut vous couvrira de son ombre» (Luc 1,35). Si celui qui devait naitre de la Vierge était
exclusivement homme, pourquoi fut-il entouré d'une telle annonce d'une venue sacrée ? Et d'une
telle préparation, digne de la Divinité elle-méme ? (Col. 36) Quoi qu'il en soit, si [ici] exclusivement
I'nomme était né d'un homme et de chair de chair, alors, bien sir, seul un commandement
pouvait I'expliquer, ou plutét, la volonté divine seule était suffisante.

5. Car si, pour la formation des cieux, la fondation de la terre, la création de la mer, les
demeures, enfin, des Trones, des Anges, des Archanges, des Principautés et des Puissances, si,
enfin, pour la création de toute I'armée céleste et de ces myriades d'assemblées divines, la
volonté et le commandement de Dieu seul ont suffi, car Il a parlé — et cela a été, Il a commandé, et
cela a été créé (Ps 33,9), pourquoi, des lors, pour la conception (comme vous le dites) d'un seul
homme, ce qui a suffi a la naissance de toutes les choses divines semblerait-il insuffisant ? Et
pour la naissance d'un seul Enfant, ces puissances et cette majesté divines, qui ont suffi a la
création de toutes choses terrestres et célestes, sembleraient-elles insuffisantes ?

6. Mais il est au moins vrai que toutes ces ceuvres ont été accomplies par le
commandement de Dieu. La naissance, cependant, ne pouvait avoir lieu qu'en raison de la venue
de Dieu, car Dieu n'aurait pu naitre de I'homme (249) que par le don de lui-méme, ni naitre que
par sa condescendance. C'est pourquoi I'Archange annonca a la Vierge que la sainte majesté
descendrait. De toute évidence, puisque cela était sans importance pour les affaires humaines,
c'était approprié a la conception de celui qui allait naitre de sa future majesté. Ainsi, le Verbe-Fils
descend, la majesté du saint Esprit est présente, la puissance du Pére I'enveloppe de son ombre,
de sorte que dans le mystere de la sainte conception, la collaboration de toute la Trinité sera
assurément présente. C'est pourquoi, dit-il, «le Saint qui naitra de toi sera appelé Fils de Dieu»
(Luc 1,35).

7. Il ajouta judicieusement «c'est pourquoi», pour montrer, bien s0r, que ce qui était
anticipé se réalisera, et comme Dieu est venu dans la conception, Dieu sera aussi présent dans la
naissance. C’est pourquoi, puisque la Vierge ne comprend pas, il lui révele le sens de cette chose
en disant : «Assurément, puisque le saint Esprit viendra et que la puissance du Trés-Haut
recouvrira de son ombre, le saint enfant qui naitra sera appelé Fils de Dieu.»

8. Cela signifie : «Afin que vous ne soyez pas ignorants de cette préparation, de ce
mystere, toute la grandeur de Dieu descendra sur vous, car de vous est né le Fils de Dieu.»
Pourquoi douter encore ? Que dire de plus ? Il a déclaré que Dieu viendrait, que le Fils de Dieu
naitrait. Or, si vous le souhaitez, examinez comment le Fils de Dieu ne serait pas Dieu, ou
comment Celle qui a donné naissance a Dieu ne pourrait pas étre I'Enfantrice de Dieu, c’est-a-
dire la Mere de Dieu. Cela suffit donc, ou plutét, cela aurait di suffire [méme sans] tout ce qui
précede.

Chapitre 3. Appuie le méme argument sur des preuves tirées de I'Ancien Testament.

1. Puisque les preuves de la sainte Nativité sont amplement suffisantes (car c'est bien
pour cela qu'elles furent écrites, afin d'en avoir la preuve), considérons dans un court passage de
I'Ancien Testament ce qui venait de Dieu d'une maniere ou d'une autre, méme avant
I'Annonciation. Ainsi, vous comprendrez qu'il fut prédit que Dieu naitrait de la Vierge (250), non
seulement aprés I'Annonciation, mais des le commencement du monde. En effet, puisque le plan
ineffable devait se réaliser, I'annonce préliminaire des événements a venir dissiperait un jour
I'incrédulité. Le prophete Isaie dit ainsi : «Voici que la Vierge concevra et enfantera un fils, et on
I'appellera Emmanuel» (Is 7,14), ce qui signifie : «Dieu avec nous» (Mt 1,23).

Le Nom Emmanuel

2. Y a-t-il ici place pour l'incrédulité et I'ambiguité ? Le prophéte a dit que la Vierge
concevrait, et la Vierge a congu; il a dit qu'un Fils naitrait, et le Fils est né; Celui qui doit étre
appelé Dieu [Col. 38] est appelé Dieu. Car Il est appelé par le nom de sa nature. Par conséquent,

13



Saint Jean Cassien le Romain

si I'Esprit de Dieu a dit qu'll doit étre appelé Dieu, alors celui qui se montre étranger a la
communauté du nom divin admet étre privé de I'Esprit de Dieu. C'est pourquoi Il dit : Voici, la
Vierge concevra et enfantera un Fils, et on I'appellera Emmanuel, ce qui signifie «Dieu avec nous»
(Is 7,14; Mt 1,23). Cependant, c'est peut-étre précisément ce qui renverse la prévarication de
I'incrédulité, car il est dit ici : que le prophete dise qu'll doit étre appelé Dieu concerne moins la
majesté de la Divinité que le fait de nommer un nom.

) 3. Mais pourquoi citons-nous ce nom, puisque le Christ n'a pas été appelé par lui dans
I'Evangile, et pourtant on ne peut pas dire que I'Esprit de Dieu ait menti par la bouche du
prophete ? Quel est donc le but de tout cela ? Afin que nous comprenions bien que cette
prophétie annongait le nom de la Divinité, et non un nom charnel. Car lorsqu'un homme, dans
I'Evangile, s'est uni a Dieu, regoit un autre nom, il est absolument nécessaire que ce nom soit a la
fois un nom humain et un nom divin. Mais allons plus loin et invoquons d'autres témoignages de
vérité pour prouver la vérité. Car la ou Dieu est mentionné, rien n'atteste mieux la Divinité que ses
témoins. Ainsi, le méme prophéte dit ailleurs : Un Fils nous est né, un Enfant nous est donné, et la
souveraineté reposera sur son épaule, on I'appellera ’Ange du Grand Conseil, le Dieu Puissant, le
Pere du siecle a venir, le Prince de la Paix (cf. Is 9,6).

Autres noms du Christ dans la prophétie d’Isaie

4. De méme que précédemment, le prophete a dit qu’il serait appelé Emmanuel, ici, il dit
qu’il serait appelé I’Ange du Grand Conseil, le Dieu Puissant, le Pere du siecle a venir et le Prince
de la Paix, bien que nous n’ayons lu nulle part, du moins dans I’Evangile, qu’il soit appelé par ces
noms — ce qui nous indique clairement gu’il ne s’agit pas d’appellations charnelles, mais divines.
Il en est de méme dans les Evangiles : celui qui s’est fait homme porte un seul nom, qui
correspond a sa puissance naturelle. Et puisque Celui qui devait naitre en I'homme était Dieu, les
noms eux-mémes furent répartis selon la sainte économie, afin d'attribuer le nom de I'homme a la
chair et celui de Dieu a la Divinité. C'est pourquoi, dit-il, || sera appelé le Héraut du Grand Conseil,
le Dieu Puissant, le Pére du siécle a venir, le Maitre du monde.

5. Ici, 6 hérétique, qui que tu sois, ici le glorieux prophete, rempli de I'Esprit divin, n'a pas
comparé Celui qui est né, comme tu le prétends, a une statue inerte et a une image insensible.
Car, dit-il : «Un Fils nous est né, un Enfant nous est donné, sur les épaules duquel repose le
gouvernement, et son nom sera appelé Héraut du Grand Conseil, le Dieu Puissant.» Et pour que
tu ne comprennes pas que Celui qu'il a annoncé est différent de Celui qui est né dans la chair, il
ajoute le nom de la nativité, disant : «<Un Enfant nous est né, un Fils nous est donné.»

6. Vois-tu combien d'appellations le prophéte a utilisées pour indiquer la nature de la
naissance corporelle ? Car il I'a appelé a la fois «engendré» et «Enfant» — de toute évidence, afin
que l'appellation d'enfance souligne plus clairement la signification de I'Enfant né. Et I’Esprit divin,
prévoyant sans aucun doute la perversité des hérétiques blasphémateurs, a montré au monde
entier, par les noms mémes des choses, que celui qui est né est Dieu, de sorte que méme si
I’lhérétique tentait de blasphémer, il lui serait totalement incapable de trouver un prétexte. C’est
pourquoi [le prophete] dit : «Un Fils nous est né, un Enfant nous est donné, et la souveraineté
reposera sur son épaule, on I'appellera ’Ange du Grand Conseil, le Dieu Puissant, le Pere du
sieécle a venir, le Prince du monde.»

7. Il a souligné que cet Enfant qui est né est a la fois le Prince du monde, le Pere du siecle
a venir et le Dieu Puissant. Comment pourrait-on éluder cette vérité ? Il est impossible de séparer
I’Enfant né de Dieu né en lui. Car celui qu’il a appelé né est le Pére du siecle a venir. Et celui qu'il
appelait Enfant, il le proclama Dieu Puissant. A quoi donc, 6 hérétique, dois-tu t'attacher ? Partout
se dressent obstacles et barrieres, et il n'y a absolument nulle part ou [tu] puisses t'échapper.
Certes, il ne reste [qu']a la volonté de commencer enfin a reconnaitre l'inévitabilité de |'erreur
qu'elle a refusé de voir.

Preuve tirée de la prophétie de Malachie

8. Mais non contents de ce qui nous suffit, examinons ce que le saint Esprit a dit par
I'intermédiaire d'un autre prophete : «Un homme crucifiera-t-il son Dieu, et vous, me crucifiez-
vous ?» (cf. Mal 3,8).

Afin, du moins, de rendre plus clairs les événements prophétisés, le prophete, lorsqu'il
annonca la souffrance de notre Seigneur, parla comme si le Seigneur lui-méme avait parlé : «Un
homme crucifiera-t-il son Dieu, et vous, me crucifiez-vous ?» Notre Seigneur Dieu, qui feint d'étre
conduit a la croix, ne vous a-t-il pas dit cela ? «Pourquoi donc, je vous le demande, ne me
reconnaissez-vous pas comme votre Rédempteur ? Pourquoi ne connaissez-vous pas le Dieu qui
s’est incarné pour vous ? Vous apprétez-vous a tuer votre Sauveur ? Vous menez a mort I'auteur

14



Saint Jean Cassien le Romain

de la vie ? C’est votre Dieu que vous avez pendu, votre Dieu que vous avez crucifié.» Quelle
erreur ou quelle folie est 1a, je vous le demande ? Est-il permis a un homme de crucifier son
propre Dieu, et pourtant vous me crucifiez ? (Mal 3,8).

9. Comprenez-vous gue cette voix est, pour ainsi dire, la voix de ces actes mémes qui, en
un sens, sont déja accomplis ? Pouvez-vous poser une question plus claire et plus distincte ?
Voyez-vous comment de saints témoignages ont accompagné la naissance dans la chair du
Seigneur Jésus Christ, depuis ses premiers langes jusqu’a la Croix qu’il a endurée ? Surtout
lorsque — comme vous l'avez lu ailleurs — vous le voyez comme Dieu né dans la chair, vous le
voyez ici comme Dieu crucifié sur la Croix.

10. C’est pourquoi le prophete, tant la ou il est né, I’'appelle Dieu, et la ou il a été crucifié,
I'appelle Dieu tres clairement — de toute évidence, afin que la dignité de la Divinité ne soit en
aucune fagon assimilée a la dignité de la chair, et que ni I’humiliation du corps ni le déshonneur de
la souffrance ne portent atteinte a I’honneur de sa majesté. Puisque la dignité d'une naissance si
humble et la miséricorde d'une patience si infinie auraient di accroitre notre amour et notre
respect pour Lui, ce serait le crime le plus grand et le plus monstrueux si, plus Il répandait
d'amour, moins nous Le respections.

Chapitre 4. Présente des preuves de ce méme enseignement de I'apotre Paul.

1. Mais passons sous silence ce qui ne peut étre expliqué, car ni l'immensité de Ses
bénédictions ni Sa récompense ne sont sans mesure, et il est temps maintenant de consulter son
témoin le plus fidele et le plus évident, I'apotre Paul. |l est le mieux placé pour nous révéler tout ce
qui concerne Dieu, car par lui Dieu a toujours parlé sous inspiration divine. C’est pourquoi le
docteur choisi des nations, envoyé pour réfuter I’erreur des superstitions paiennes, témoigne de
la grace et de la venue du Seigneur notre Dieu de la maniere suivante : «La grace de notre Dieu et
Sauveur a été manifestée a tous les hommes, dit-il, pour nous enseigner a renoncer a I'impiété et
aux convoitises mondaines, et a vivre dans le siecle présent selon la sagesse, la justice et la piété,
en attendant la bienheureuse espérance et la manifestation de la gloire de notre grand Dieu et
Sauveur Jésus Christ» (Tite 2,11-13).

Preuve tirée des Epitres de Paul

2. «La grace de Dieu notre Sauveur a été manifestée», dit-il. [Ici], il a judicieusement
employé le terme approprié pour décrire la grace nouvelle et la venue de la nouvelle naissance.
Car en disant «a été manifestée», il a décrit le commencement de la grace nouvelle et de la
nouvelle naissance, car des lors le don de la grace nouvelle a commencé a se manifester, par
lequel Dieu est apparu, né dans le monde. Ainsi, par une parole juste et appropriée, comme d'un
simple geste, il présenta cette lumiere de grace nouvelle. Car il est tout a fait juste de dire qu'elle
apparait lorsqu'elle se manifeste soudainement, comme une lumiere éclatante. De méme, dans
les Evangiles, nous lisons qu'une étoile est apparue aux Mages en Orient (Mt 2,7). Et dans
I'Exode, il est dit : «Un ange est apparu a Moise dans une flamme de feu, au milieu d'un buisson»
(Ex 3,2). ]

3. Car dans toutes ces manifestations saintes et bien d'autres, I'Ecriture a décrété que ce
mot précis devait étre employé pour désigner la manifestation de ce qui resplendissait d'un éclat
extraordinaire. C'est pourquoi I'ap6tre, sachant la venue de la grace céleste, qui s'est manifestée
a l'approche de la sainte Nativité, I'a décrite par I'expression «manifestation rayonnante» : il a dit
que quelque chose était apparu, resplendissant d'une lumiere nouvelle. Ainsi, la grace de Dieu,
notre Sauveur, a été révélée. Pouvez-vous justifier cela par une quelconque ambiguité de noms,
en disant que le Christ est une chose et Dieu une autre ? Pourquoi donc priver le Sauveur de la
dignité de son nom et séparer le Seigneur de la Divinité ?

4. Ici, I'homme de Dieu parle de la part de Dieu et témoigne trés clairement que la grace
de Dieu a été révélée par Marie. Et de peur que vous ne niiez par hasard que Dieu soit né de
Marie, il ajouta aussitét le nom du Sauveur - afin, bien s(r, que vous croyiez que Celui qui est né
de Marie est Dieu, puisqu’il est impossible de nier qu’il soit né Sauveur, conformément a ce qui
est dit : «Car aujourd’hui un Sauveur vous est né» (Luc 2,11). Oh ! quel merveilleux maitre,
véritablement venant de Dieu, fut donné aux paiens ! Connaissant d’avance cette folie de
I’hérésie, qui, dans la controverse, rejetait les noms de Dieu et n’hésitait pas a le calomnier, il
placa d’abord le nom de Dieu, de peur que I’hérétique ne sépare le nom du Sauveur de la Divinité.
Bien sdr, il fit cela afin que le nom de Dieu, placé en préambule, s’approprie tous les noms qui
suivirent, et que nul ne croie que le Christ n’était qu’'un homme, alors que lui, dés la premiére
appellation I'a appelé Dieu.

15



Saint Jean Cassien le Romain

5. «Nous attendons, dit le méme apbtre, la bienheureuse espérance et la manifestation de
la gloire de notre grand Dieu et Sauveur Jésus Christ.» Bien sir, ce glorieux maitre de sagesse
divine savait que, face aux ruses du diable, la simple doctrine ne suffit pas, a elle seule, a moins
que la sainte prédication de la foi ne soit fortifiée par une prudence accrue. C'est pourquoi, bien
qu'il ait mentionné le nom de Dieu et Sauveur plus haut, il ajouta ici : Jésus Christ — naturellement,
afin que vous ne pensiez pas que le nom de Sauveur seul ne suffit pas a désigner le Seigneur
Jésus Christ, et que vous ne pensiez pas que ce méme Jésus Christ n'est pas Dieu, celui que
vous connaissez comme le Dieu Sauveur.

Le Sauveur est Dieu, Jésus est Dieu et Christ est Dieu.

6. Que dit-il donc ? Il dit : «Nous attendons la bienheureuse espérance et la venue de la
gloire du grand Dieu et de notre Sauveur Jésus Christ.» Ici, aucun des noms de notre Seigneur ne
manque : vous voyez ici les noms de Dieu, de Sauveur, de Jésus et de Christ. Mais en les
considérant tous, vous voyez clairement qu'ils concernent tous Dieu. Car vous avez entendu non
seulement le nom de Dieu, mais aussi celui du Sauveur. Vous avez entendu non seulement le nom
de Dieu, mais aussi celui de Jésus. Vous avez entendu qu'il est Dieu, mais aussi celui de Christ.
Ce que la Divinité a uni ne peut étre divisé sous prétexte de différences de noms. Et quoi que
vous cherchiez a approfondir concernant ces noms, vous trouverez une seule et méme
signification. Le Sauveur est Dieu, Jésus est Dieu et Christ est Dieu.

Diversifiés par leurs noms, mais un seul par leur signification.

7. Tout ce que vous entendez est différent dans son nom, mais unique dans sa
signification. Car, bien que le Sauveur soit Dieu, que Jésus soit Dieu et que le Christ soit Dieu, il
est parfaitement clair qu'ils sont tous distincts par leur nom, mais unis par leur dignité. Et lorsque
vous entendez clairement que, dans certains cas, le méme est appelé Dieu, vous pouvez en tout
cas comprendre pleinement que, dans tous ces noms, il n'y a qu'un seul Dieu. Ainsi, a cause de
la diversité des noms du Seigneur, vous ne pouvez chercher une divergence de sens ni, a cause
de la différence de nom, faire une distinction de personne. Il est impossible de dire : «Le Christ est
né de Marie et n'est pas Dieu.» Car |'ap6tre a proclamé : «Dieu.»

Tous les noms du Christ témoignent qu'il est Dieu.

8. Il est impossible de dire que Jésus est né de Marie et n'est pas Dieu. Car I'apbtre
témoigne : «Dieu.» Il est impossible de dire : «<Le Sauveur est né et n'est pas Dieu.» Car |'apdtre
affrme : «Dieu.» Vous n'avez nulle part ou vous rattacher. Quel que soit le nom que vous
choisissiez pour le Seigneur, vous |'appellerez toujours Dieu. Vous n'avez rien a dire. Vous n'avez
rien a imaginer. Vous n'avez rien a inventer par de vils mensonges. Vous pouvez abandonner ce
en quoi vous ne croyez pas par impiété, mais face a une déformation malveillante, vous n'avez
rien a contrer.

Chapitre 5. Des dons de la grace divine que nous avons regus par le Christ, nous concluons qu'il
est véritablement Dieu.

1. Cependant, puisque nous avons commencé a parler de cette grace divine de notre
Seigneur, notre Sauveur, un peu plus t6t, je voudrais que nous en disions davantage a ce sujet a
partir des textes sacrés. Dans les Actes des Apbtres, nous lisons que |'ap6tre Pierre réprimande
ceux qui, ayant accepté I'Evangile, exprimaient néanmoins I'opinion qu'ils devaient porter le joug
de I'Ancienne Loi : «Pourquoi donc, dit-il, tentez-vous Dieu, en voulant mettre sur le cou des
disciples un joug que ni nos péres ni nous n'avons pu porter ?» Mais nous croyons que c’est par
la grace de notre Seigneur Jésus Christ que nous serons sauvés, comme eux (Ac 15,10-11).

2. Certes, I’Apoétre affirme que le don de cette grace est accordé par Jésus Christ.
Répondez-moi, je vous prie : croyez-vous que cette grace, donnée pour le salut de tous, ait été
donnée par ’'hnomme ou par Dieu ? Si elle vient de ’'homme, alors Paul, I'instrument de Dieu, vous
crie a haute voix (Ac 9,15) : «La grace de Dieu notre Sauveur s’est manifestée» (Tite 2,11). Il
enseigne que cette grace est un don divin, non le fruit de la faiblesse humaine. De plus, si le
témoignage sacré fait défaut, la vérité du fait elle-méme constitue un témoignage, car les choses
corruptibles et terrestres ne peuvent produire la manifestation du bien éternel et immortel. Et celui
qui manque de quelque chose est incapable de le donner a autrui, ou du moins de lui fournir en
abondance ce gu’il reconnait lui-méme manquer. Si le Christ est Dieu, alors celle qui I'a porté est
la Mere de Dieu.

16



Saint Jean Cassien le Romain

3. Par conséquent, vous ne devez pas nier que la grace a été donnée par Dieu. Donc, Dieu
est celui qui I'a donnée, et elle a été donnée par notre Seigneur Jésus Christ. Donc, le Seigneur
Jésus Christ est Dieu. S'il est Dieu, comme il I'est assurément, alors celle qui a porté Dieu est la
Mére de Dieu, c'est-a-dire celle qui enfante Dieu. Etes-vous prét a vous livrer & une contradiction
aussi abominable et blasphemat0|re que de nier que celle dont Dieu est né soit la Mére de Dieu,
alors que vous ne pouvez nier que celui qw est né soit Dieu ? Cependant considérons ce que
I'Evangile de Dieu dit & propos de cette grace méme du Seigneur. La grace, dit-il, et la vérité sont
venues par Jésus Christ (Jn 1,17).

Preuve par la grace du Christ

4. Si le Christ n'était qu'un homme, comment cela s'est-il produit par lui ? D'ou vient la
puissance divine en lui, s'il n'est, comme vous le dites, qu'un étre humain ? D'ou vient
I'abondance des biens célestes, si [en lui seul] il n'y a que pauvreté terrestre ? Car nul ne peut
donner ce qu'il ne possede pas. Or, le Christ, qui dispense la grace divine, possédait ce qu'il a
donné. Et nul ne peut comprendre la différence entre deux choses si différentes : supporter a la
fois la misére du pauvre et posséder la générosité de celui qui donne abondamment. C'est
pourquoi I'apétre Paul, sachant que toute la multitude des richesses célestes est en Christ, écrit a
juste titre a I'Eglise : «Que la grace de notre Seigneur Jésus Christ soit avec vous» (I Cor 16 23)

5. Mais il enseignait encore plus souvent que celui qui est Christ est Dieu, et qu'en lui
réside toute la majesté de la Divinité, et qu'en lui habite corporellement toute la plénitude de la
Divinité (Col 2,9). Pourtant, il est vrai que, sans ajouter le nom de Dieu, il invoque la grace du
Christ seul. Bien qu'il ait souvent enseigné que la grace de Dieu est la méme que celle du Christ, il
invoque maintenant pleinement la grace du Christ seul, car il sait que dans la grace du Christ est
contenue toute la grace de Dieu. C'est pourquoi, dit-il, la grace de notre Seigneur Jésus Christ est
avec vous.

La grace du Christ est la grace de Dieu.

6. Je te le demande, qU| que tu sois, 6 herethue Paul, qui écrit ces choses aux Eglises,
qu'a-t-il exhorté contre ceux a qui il ecrlvalt ? Car la grace de notre Seigneur Jésus Christ, dit-il,
est avec vous. Si Jésus Christ n'est qu'un homme, alors I'apétre, voulant transmettre la grace du
Christ aux Eglises, voulait transmettre la grace humaine. Et lorsqu'il a dit : «La grace du Christ est
avec vous», il a dit : «La grace humaine est avec vous», «La grace de la chair est avec vous», «La
grace de la faiblesse corporelle», «<La grace de la fragilité humaine». Sinon, pourquoi a-t-il nommé
pleinement Sa grace s'il invoquait la grace [seulement] humaine, puisque |'invocation aurait été
vaine la ou ce qui était invoqué n'existait pas ? Ou bien, pour que Sa grace les atteigne, n'aurait-il
pas d0 invoquer Celui qui, comme vous le dites, est dépourvu de l'essence de la grace
invoquée ?

7. Vous voyez donc que cela est tout a fait insensé et ridicule. Ou plutét, non pas ridicule,
mais lamentable. Car ce qui est ridicule pour certains plus frivoles est digne de lamentation pour
les pieux et les fideles. Car ils versent des larmes de compassion pour la folie de votre incrédulité
et des larmes de compassion pour la folie de la méchanceté d'autrui. Revenons donc enfin a la
raison, car cette pensée est dépourvue de sagesse, mais aussi de I'Esprit, elle manque non
seulement de sagesse spirituelle, mais elle est également étrangere a I'esprit du salut.

Chapitre 6. Que le don de la plénitude de la grace divine n'est pas apparu en Christ avec le
temps, mais qu'il était présent en lui dés le commencement.

1. Mais peut-étre direz-vous que cette grace de notre Seigneur Jésus Christ, dont parle
I'apotre, n'était pas en lui dés sa naissance, mais qu'elle lui a été implantée plus tard par
inspiration divine. Par conséquent, selon vous, notre Seigneur Jésus Christ lui-méme, que vous
appelez simplement homme, n'est pas né de Dieu, mais est considéré comme ayant été assumé
par Dieu ultérieurement. Mais alors, compte tenu de tout cela, quand la grace et la divinité lui ont-
elles été données, en tant qu'homme ? Nous disons quelque chose de différent de cette grace
divine descendue avec la divinité, car il s'agit a la fois de la grace divine de Dieu et, dans une
certaine mesure, d'un don de la Divinité elle-méme, ainsi que d'un don gratuit de générosité.

2. Des lors, on pourrait penser que la différence entre nous est davantage une question de
temps que d'essence, puisque la divinité, que nous disons née avec notre Seigneur Jésus Christ,
vous la qualifiez d'implantée plus tard. Or, en niant que la divinité soit née avec le Seigneur, vous
ne pouvez le confesser correctement. Car une méme chose ne peut étre impie a un égard et
paraitre clairement pieuse a un autre, ni se représenter a la fois la foi et la perfidie. Aussi, je vous

17



Saint Jean Cassien le Romain

pose la premiere question : appelez-vous notre Seigneur Jésus Christ, né de la Vierge Marie,
seulement le Fils de 'homme, ou aussi le Fils de Dieu ? Le Fils de Dieu et le Fils de I'Homme.

3. Car nous, c'est-a-dire la foi de tous les catholiques, nous tous, je le répete, croyons,
pensons, savons et confessons I'un et 'autre, c'est-a-dire qu'il est a la fois le Fils de I'homme,
puisqu'il est né de I'homme, et le Fils de Dieu, puisqu'il a été concu de la Divinité. Reconnaissez-
vous donc les deux : qu’il est le Fils de Dieu et homme, ou seulement homme ? Si seulement
homme, alors les apdtres s’y opposent, les prophétes s’y opposent, et enfin le saint Esprit lui-
méme, par qui sa conception a été accomplie, s’y oppose.

4. Votre bouche |mpudente est réduite au silence par tous les témoignages des Saintes
Ecritures, par les écrits sacrés des saints témoins, et enfin par I'Evangile de Dieu lui-méme,
comme par la main divine. Et le grand [archange] Gabriel, qui, dans Zacharie, a fait taire la voix de
I'incrédulité par la puissance de sa parole, a condamné avec bien plus de force votre blasphéme
et votre impiété de sa propre bouche, disant a la Vierge Marie, la Mere de Dieu : «Le saint Esprit,
dit-il, viendra sur toi, et la puissance du Trés-Haut te couvrira de son ombre; c’est pourquoi le
saint enfant qui naitra de toi sera appelé Fils de Dieu» (Luc 1,35). Comprenez-vous que Jésus
Christ, pour devenir Fils de I'hnomme selon la chair, fut d'abord déclaré Fils de Dieu ? Car la Vierge
Marie, qui devait enfanter le Seigneur, concut en elle-méme par la descente du saint Esprit et
avec le secours de la puissance du Tres-Haut.

Et par |a, vous reconnaissez que |'origine de notre Seigneur et Sauveur est la méme que
celle de sa conception. Et puisqu'il est né de la plénitude de la divinité descendue en la Vierge, il
ne pouvait étre Fils de I'hnomme s'il n'avait été auparavant Fils de Dieu. C'est pourquoi I'Ange de
Dieu, envoyé pour annoncer le commencement de la naissance du Saint, apres avoir annoncé la
conception mystérieuse, ajouta le nom de I'Enfant lui-méme, disant : «C'est pourquoi aussi le
Saint qui naitra de toi sera appelé Fils de Dieu» (c'est-a-dire, il sera appelé Fils de celui par la
descendance duquel il est né).

5. Par conséquent, Jésus Christ est le Fils de Dieu, puisque sa naissance et sa conception
proviennent de la Divinité. S'il est le Fils de Dieu, alors il est indubitablement Dieu. S'il est Dieu,
alors il n'est pas dépourvu de la grace de Dieu. Car il n'a jamais été privé de ce qu'il a lui-méme
engendré. Car la grace et la vérité sont venues par Jésus Christ (Jn 1,17).

Chapitre 7. De la plénitude de la divinité en Christ

Les attributs de Dieu

1. C'est pourquoi toute grace, toute puissance, toute divinité, et enfin la plénitude de sa
divinité et de sa majesté, étaient toujours présentes avec lui et en lui, au ciel comme sur la terre,
dans le sein maternel et dés sa naissance. Rien de ce qui est en Dieu n'a jamais été absent de
Dieu. Car la divinité est toujours avec Dieu et n'est jamais séparée de lui par le lieu ni par le
temps. Car partout Dieu est complet, partout il est parfait, indivisible, immuable, infini. Parce que
rien ne peut étre ajouté a Dieu, ni rien retranché. Car de méme qu'il n'y a pas de diminution de la
divinité, il n'y en a pas non plus d’ajout.

L'identité méme de Dieu dans I'Incarnation

2. C'est pourquoi, il est resté sur terre comme il était au ciel, il est resté dans le plus bas,
lui qui était au plus haut, il est resté dans le néant de I'homme, lui qui était dans la majesté de
Dieu. C'est pourquoi I'apétre, lorsqu'il a appelé la grace du Christ (I Cor 16,23), I'a appelée a juste
titre la grace de Dieu, puisque le Christ était pleinement Dieu. Immédiatement, dans la conception
méme humaine, toute la puissance de Dieu, toute la plénitude de la divinité, se sont manifestées.
Car il tenait de la toute la perfection de la divinité, d'ou elle provenait. Car il n'a jamais été homme
sans Dieu, lui qui a regu de Dieu au moins ce qu'il était. En tout cas, qu'on le veuille ou non, on ne
peut nier I'essentiel : que le Seigneur Jésus Christ est le Fils de Dieu, notamment a cause de la
proclamation de I'archange dans les Evangiles : Le Saint qui naitra de toi sera appelé Fils de Dieu
(Luc 1,35).

Preuve tirée des Epitres de Paul

3. Et puisque cela est établi, comprenez que [tout ce] que vous lisez sur le Christ se lit sur
le Fils de Dieu. Tout ce que vous lisez sur le Seigneur ou sur le Christ, tout le désigne comme le
Fils de Dieu. Car toutes ces appellations proclament le Fils de Dieu. Et par conséquent, dans tous
ces cas, quel que soit celui que vous entendiez, [et dans ce cas], vous, reconnaissant le nom de
la divinité, quand vous voyez que vous devez aussi reconnaitre le Fils de Dieu, essayez, si vous le
voulez, de distinguer Dieu du Fils de Dieu.

18



Saint Jean Cassien le Romain

Livre Ill

Chapitre 1. Que le Christ, a la fois homme et Dieu, est issu d'Israél et de la Vierge Marie selon la
chair, comme I'écrit le saint apotre Paul.

Autres preuves de la divinité du Christ

1. Ce divin docteur des Eglises, lorsqu'il reprocha, ou plutét déplora, l'incrédulité des
Juifs, c'est-a-dire de ses propres fréres, dans son Epitre aux Romains, écrivit en ces termes : «Je
voudrais étre moi-méme anathéme, séparé du Christ, pour mes freres, mes parents selon la chair,
c'est-a-dire les Israélites, a qui appartiennent I'adoption, la gloire, les alliances, la loi, le culte et
les promesses; a eux appartiennent les peres, et c'est de eux, selon la chair, que vient le Christ,
qui est au-dessus de tout, Dieu béni éternellement. Amen.» (Rom 9,3-5)

2. O I'affection profonde de I'apdbtre le plus fidele et du parent le plus compatissant, qui,
par son amour infini, désira mourir — tant pour ses proches, en tant que parent, que pour ses
disciples, en tant que maitre ! Et quelle était, en fin de compte, la raison de son désir de mourir ?
Une seule : qu’ils vivent. Mais en quoi consistait leur vie ? A cela, comme il le dit lui-méme, qu’ils
connaissent le Christ comme Dieu, né selon la chair, de sa chair. Et 'apétre était d’autant plus
affligé qu’ils ne le comprenaient pas, lui, né d’lsraél — celui gu’ils auraient di aimer le plus parmi
leurs descendants.

Le Christ — Dieu au-dessus de tout

3. De lui, dit-il, le Christ, selon la chair, qui est Dieu au-dessus de tout, béni éternellement
(Rom 9,5). Il dit de lui : «Le Christ, né d’eux selon la chair, qui est Dieu au-dessus de tout, béni
éternellement.» Vous ne niez pas que le Christ soit né d’eux selon la chair, mais que Lui, né d’eux,
est Dieu. Pourquoi vous tortillez-vous ? Pourquoi vous agitez-vous ? L'apétre a dit que le Christ
est Dieu, né d'Israél selon la chair. Montrez-moi quand il ne I'a pas été. De qui, dit-il, le Christ, qui
est Dieu au-dessus de tout, est-il né selon la chair ? Voyez-vous : puisque |'apdtre a lié ces
choses, Dieu ne peut en aucun cas étre séparé du Christ. Car de méme que |'apotre préche que
le Christ est issu d'eux, de méme il affirme que Dieu est en Christ.

4. Vous devez soit nier les deux, soit les accepter. |l est dit que le Christ est né d'eux selon
la chair, mais I'apbtre préche aussi que Dieu est en Christ. Par conséquent, ailleurs : Dieu était en
Christ, réconciliant le monde avec lui-méme (Il Cor 5,19). L'un ne peut étre séparé de |'autre. Soit
vous niez que le Christ soit né d'eux, soit vous reconnaissez que Dieu est né de la Vierge en
Christ : «Qui est», dit-il, «<Dieu au-dessus de tout, béni éternellement». Chapitre 2. L'appellation
«Dieu» est donnée au Christ dans un sens, et aux hommes dans un autre.

Dieu par nature et dieux par adoption

1. Or, le nom de Dieu aurait pu suffire aux fidéles pour manifester la majesté de la Divinité;
mais en ajoutant : «Dieu avant tout, béni soit-ll», il exclut le blasphéme d’une mauvaise
interprétation. Et afin qu’aucun impie ne pense jamais que le nom de Dieu, temporairement cédé
aux hommes comme un don de la grace divine, soit une tentative d’insulter la Divinité supréme, et
ne lui fasse de comparaisons inconvenantes, Dieu dit a Moise : «Je t’ai établi comme dieu pour
Pharaon» (Ex 7,1), ou ici : «J’ai dit : «<Vous étes des dieux» (Ps 82,6), et dans les deux cas, cela
donne le sens le plus clair du nom cédé. Car lorsqu’il est dit : «J’ai dit : Vous étes des dieux», ce
n’est pas tant le pouvoir impliqué par le nom de dieux qui est visé, que le sens général des
paroles de celui qui parle. Mais lorsqu’il dit : «Je t’ai fait un dieu pour Pharaon», il ne désigne pas
la divinité du bénéficiaire, mais I'autorité du Donateur. Car lorsqu’il dit : «Je t’ai fait», cela dénote
nécessairement I'autorité de Dieu, qui a donné, et non la nature divine du bénéficiaire. Mais
lorsqu’il est dit de Dieu et de notre Seigneur Jésus Christ : «Qui est au-dessus de tout, Dieu béni
éternellement», le sens est immédiatement confirmé dans la parole, et le sens de la parole est
révélé dans le nom. Car le nom de Dieu dans le Fils de Dieu ne signifie pas une adoption
conférée, mais est une vérité et une propriété de la nature.

Chapitre 3. Explique les paroles de I'Ap6tre : «Désormais, nous ne connaissons personne selon la
chair...»

1. C'est pourquoi I'Apétre dit : «Désormais, nous ne connaissons personne selon la chair;
et méme si nous avions connu le Christ selon la chair, «désormais, nous ne connaissons plus
personne selon la chair» (Il Cor 5,16). Tous les écrits de |'oraison sacrée concordent parfaitement
- entiérement, en tout point — et la ou ils semblent diverger dans les termes, ils s'accordent

19



Saint Jean Cassien le Romain

néanmoins sur la force des faits. Il en va de méme pour ce qu'il dit : «Méme si nous avions connu
le Christ selon la chair, nous ne le connaissons plus maintenant.» Le témoignage de la Parole
présente confirme ce qui a été dit plus haut : «<Et parmi ceux-ci, selon la chair, est le Christ, qui est
Dieu au-dessus de tout, béni éternellement» (Rom 9,5).

2. La, il a dit : «Parmi ceux-ci, est le Christ selon la chair.» Ici, cependant, «Et si nous
avions connu le Christ selon la chair», il dit aussi : «Qui est Dieu au-dessus de tout.» Et encore :
«Le Christ selon la chair, nous ne le connaissons plus maintenant.» La forme des mots est
différente, mais le sens est le méme, car celui qu'il préche selon la chair comme le Fils de Dieu,
qui est au-dessus de tout, celui-la, comme il le prétend, il ne le connait pas. Selon la chair. C’est
pourquoi, bien sir, parce que Celui qu’il connaissait comme né dans la chair, il le confessait pour
toujours comme Dieu, et par conséquent ne Le connait pas selon la chair, car |l est Dieu par-
dessus tout, béni éternellement, et aussi parce qu’il y a un Dieu au-dessus de tout, et il a dit :
Nous ne connaissons plus le Christ selon la chair, car il y a un Dieu, béni éternellement.

3. Ainsi, il a élevé la prédication de la doctrine des apdbtres, pour ainsi dire, a un niveau
supérieur, et bien qu’elle soit partout cohérente dans son sens, il confirme néanmoins le mystere
de la foi parfaite en des termes plus expressifs, disant : Et si nous connaissions le Christ selon la
chair, nous ne le connaissons plus maintenant — c’est-a-dire, «comme auparavant nous le
connaissions a la fois comme homme et comme Dieu, maintenant nous ne le connaissons que
comme Dieu. Car lorsque la faiblesse de la chair a disparu, nous ne connaissons plus rien en lui,
sinon la puissance de la divinité, Car tout en Lui réside la puissance de la majesté divine, en
laquelle la faiblesse humaine a disparu. Par tous ces témoignages, il a donc clairement exposé le
mystere de la chair assumée et de la parfaite divinité.

4. En disant : «Et si nous connaissions le Christ selon la chair», il parle du mystere de Dieu
né dans la chair, et en ajoutant : «Maintenant, nous ne le connaissons plus», il explique le sens de
la faiblesse vaincue. Cette connaissance de la chair se rapporte donc a la connaissance de |'étre
humain, tandis que l'ignorance se rapporte a la vénération de la divinité. C'est comme si I'on
disait : «Nous connaissions le Christ selon la chair lorsqu'il était tel qu'il était connu selon la chair,
Mais maintenant, nous ne le connaissons plus, car il a cessé d'étre tel.

La Transfiguration de la nature humaine du Christ

5. La nature de la chair a été transformée en une substance spirituelle (Natura enim carnis
in spiritualem est translata substantiam), et ce qui était autrefois humain est devenu divin. C'est
pourquoi nous ne connaissons pas le Christ selon la chair, car la faiblesse corporelle est absorbée
(absorpta) par la majesté divine, et rien ne subsiste dans le corps sacré qui puisse permettre de
connaitre la faiblesse de sa chair. Pour cette méme raison, tout qui était auparavant double en
substance est devenu un en puissance. Car il ne fait aucun doute que le Christ, crucifié dans
notre faiblesse, vit pleinement dans la majesté divine.

Chapitre 4. De I'épitre aux Galates, il apporte un témoignage par lequel il prouve que la faiblesse
de la chair en Christ a été absorbée par la Divinité.

1. L'apobtre, préchant dans I'ensemble de ses écrits, s'exprime également avec justesse
lorsqu'il s'adresse aux Galates : «Paul est apotre, non de la part des hommes, ni par un homme,
mais par Jésus Christ et Dieu le Pere» (Gal 11). On constate la cohérence de ses propos
précédents et actuels. Car il a dit plus haut : «Or, nous ne connaissons plus Christ selon la chair»,
mais ici, il dit : «Non de la part des hommes, ni par un homme, mais par Jésus Christ». Ainsi, on
retrouve ici la méme chose que ce qu'il a enseigné précédemment.

2. Car lorsqu'il a dit qu'il n'avait pas été envoyé par un homme, il a précisé : «Nous ne
connaissons pas Christ selon la chair», et par conséquent, il n'a pas été envoyé par un homme,
mais par Jésus. Car celui qui est envoyé par Christ n'est pas envoyé par un homme, mais par
Dieu. Le nom d'homme ne subsiste donc plus pour celui qui s'est approprié la divinité. C’est
pourquoi, lorsqu’il a déclaré avoir été envoyé non par des hommes ni par des hommes, mais par
Jésus Christ, il a ajouté a juste titre «par Dieu le Pere», indiquant ainsi qu’il avait été envoyé par
Dieu le Pere et par Dieu le Fils.

3. En tout état de cause, il est absolument nécessaire, en vertu du mystere de la
génération sacrée et ineffable, qu’il y ait deux Personnes — le Géniteur et I’Enfant — mais en méme
temps, une seule puissance de Dieu qui envoie. Par conséquent, lorsqu’il dit avoir été envoyé par
Dieu le Pere et par Dieu le Fils, il manifeste une dualité dans les Personnes, tout en enseignant
gu’une seule puissance envoie.

20



Saint Jean Cassien le Romain

Chapitre 5. De méme qu’il est blasphématoire de nier la divinité du Christ, il est blasphématoire
de nier qu’il soit véritablement homme.

1. Mais, dit-il, par Jésus Christ et par Dieu le Pere, qui I'a ressuscité des morts. Et le plus
lumineux et le plus admirable des maitres, sachant que le Seigneur Jésus Christ doit étre préché a
la fois comme vrai Dieu et comme vrai homme, préche toujours en lui la grandeur de sa divinité,
afin de ne pas abandonner entierement la confession de I'Incarnation, excluant ainsi les fictions
de Marcion comme véritable Incarnation et la faiblesse d'esprit d'Ebion comme parfaite divinité,
de sorte qu'ils ne croiront ni au blasphéme selon lequel le Seigneur Jésus Christ serait pleinement
homme sans Dieu, ni a celui selon lequel il serait Dieu sans homme.

2. Il est donc bon que I'apbtre, préchant qu'il a été envoyé a la fois par Dieu le Pere et par
Dieu le Fils, ait immédiatement ajouté la confession de I'Incarnation divine, disant : a ceux qui
I'ont ressuscité des morts, enseignant ainsi que le corps du Dieu incarné est ressuscité des
morts, et ensuite : méme si nous connaissions le Christ selon la chair, ajoutant a juste titre : mais
maintenant nous ne le connaissons plus.

3. Car il dit qu'en lui, il le connait selon la chair, qu'il est ressuscité des morts. Mais
maintenant, en lui, il ne le connait plus selon la chair, puisque la corruption de la chair est
achevée, il ne le connait que par la puissance de Dieu. Témoin digne et fiable de la prédication de
la divinité du Seigneur, éclairé des le début de son appel céleste, [I'apbtre] crut en la grandeur de
notre Seigneur Jésus Christ, ressuscité des morts, non pas tant par la foi de son &me que par la
conviction qu'il acquit par les yeux de son corps.

Chapitre 6. De I'apparition du Christ a I'apétre persécuteur de I'Eglise, il montre que les deux
natures étaient présentes en Christ.

1. C’est pourquoi, devant le roi Agrippa et les autres juges séculiers, il leur expliqua en ces
termes : «C’est pourquoi, alors que je me rendais a Damas, muni de I'autorisation et de la mission
que m’avaient données les grands prétres, j’ai vu, monsieur, en plein milieu du jour, une lumiere
venant du ciel, plus éclatante que le soleil, qui resplendissait autour de moi et de ceux qui
m’accompagnaient. Nous sommes tous tombés a terre, et j’ai entendu une voix qui me disait en
hébreu : «Saul, Saul, pourquoi me persécutes-tu ? Il te serait difficile de regimber contre
I’aiguillon.» Je lui ai demandé : «Qui es-tu, Seigneur ?» Il m’a répondu : «Je suis Jésus, celui que
tu persécutes.» (Ac 26,12-15)

2. Vous voyez que I'apbtre, I'ayant contemplé dans un tel éclat de majesté, a clairement
déclaré qu’il ne le connaissait plus selon la chair. Quand, prosterné a terre, il vit cette lueur divine
qu'il ne put supporter, une voix se fit entendre : «Saul, Saul, pourquoi me persécutes-tu ?» Et a
celui qui cherchait a savoir qui c'était, le Seigneur, révélant clairement sa personne, répondit : «Je
suis Jésus de Nazareth, celui que tu persécutes.» Je te le demande maintenant, je t'en supplie,
hérétique : crois-tu ce que I'ap6tre dit de lui-méme, ou n'y crois-tu pas ? Et si tu accordes ne
serait-ce que cette petite importance, crois-tu ce que le Seigneur dit de lui-méme, ou n'y crois-tu
pas ? Si tu y crois, la question est close. Apres tout, il est nécessaire que tu croies ce que nous
croyons.

3. Mais nous, suivant I'apotre, méme si nous avons connu le Christ selon la chair, nous ne
le connaissons plus maintenant (Il Cor 5,16). Nous n'insultons pas le Christ, nous ne séparons pas
la chair de Dieu, et nous croyons que le Christ est entierement en Dieu. Par conséquent, si vous
croyez ce que nous croyons, il est nécessaire que vous reconnaissiez aussi les mémes mysteres
de la foi (eadem necesse est fidei sacramenta fatearis). Si, toutefois, vous n'étes pas d'accord
avec nous, si vous ne croyez ni en I'Eglise, ni en I'apétre, ni, enfin, en ce que Dieu dit de lui-
méme, montrez-nous, a travers ce que |'apotre a vu, ce qu'est la chair et ce qu'est Dieu. Pour ma
part, je suis incapable de discerner ceci : je vois une illumination ineffable, un rayonnement
inexplicable, une splendeur insoutenable pour la faiblesse humaine, et la lumiere éclatante de
Dieu — au-dela de ce que les yeux mortels peuvent supporter — une grandeur incommensurable,
resplendissante de lumiere divine. Quelle division (divisio), quelle distinction (discretio) y a-t-il la ?

4. Nous entendons Jésus dans la voix, nous voyons Dieu dans la majesté, que croyons-
nous d’autre, sinon en Dieu et en Jésus en une seule et méme Personne (substantia) ?
Cependant, je veux encore vous dire quelque chose a ce sujet. Dites-moi, je vous le demande, si
ce qui apparut alors a I'ap6tre ignorant devait vous apparaitre, vous qui persécutez maintenant la
foi catholique, si vous, sans rien attendre et insouciant, étiez illuminé par cette splendeur, et que
vous, ébranlé et terrifié, étiez saisi de crainte par I’éclat de la Lumiere infinie, et que vous gisiez

21



Saint Jean Cassien le Romain

dans les ténebres de vos yeux et de vos erreurs — combien un esprit terrifi€ amplifierait les
calamités innombrables et indicibles !

5. Dites-moi, je vous en supplie, si la peur d’une mort imminente vous saisissait et que la
terreur de la majesté menacgante d’en haut vous écrasait, [Col. 58] Si, dans une telle confusion
mentale, vous aviez entendu ce nom digne, qui a suscité votre incrédulité : «Saul, Saul, pourquoi
me persécutes-tu ?» — et a celui qui vous demandait qui c’était, la réponse du ciel avait été : «Je
suis Jésus, celui que vous persécutez» — qu’auriez-vous dit ? «Je ne sais pas, je n'y crois pas
encore pleinement. Je veux examiner plus en détail qui Tu es, Toi qui parles du ciel, qui me
couvres de I'éclat de Ta divinité, dont j'entends la voix et dont la majesté m'est insoutenable.

6. Il me faut éclaircir cette question : dois-je Te croire ou non ? Es-Tu le Christ ou Dieu ?
Es-Tu seulement Dieu en Christ ? Es-Tu seulement Christ en Dieu ? Je veux observer et méditer
attentivement cette distinction, comment croire en Toi, comment Te juger. Car je ne veux pas
gaspiller mes compliments en vain, de peur qu'en Te considérant avec mépris comme un homme,
je n'oublie de Te témoigner des honneurs divins.» Aussi, si vous aviez été, comme |'apotre Paul,
prosterné a terre et, submergé par I'éclat de la lumiere divine, a I'article de la mort, vous auriez
peut-étre dit précisément cela, vous auriez proféré des paroles vaines et ineptes.

7. Mais que faire ? Car I'ap6tre vit alors autre chose. Et lorsqu'il tomba, tremblant et a
demi mort, il n'osa pas l'ignorer et ne songea pas a y réfléchir davantage, il lui suffisait que, par
une expérience ineffable, il crit en Celui qu'il ne connaissait pas comme un homme, et, ayant été
averti, st qu'll était Dieu, il ne le négligea ni ne le rejeta, ni, sans se rendre compte de son erreur,
ne continua a discuter de Lui avec incrédulité, mais, entendant le nom de son Seigneur Jésus
venant du ciel, il répondit d'une voix soumise, comme un serviteur, d'une voix tremblante, comme
un homme flagellé, d'une voix dévouée, comme un converti : Que dois-je faire, Seigneur ?

8. Ainsi, par la promptitude et la ferveur de sa foi, il mérita aussitot que Celui en qui il avait
sincerement confiance ne se détourne pas de lui, et que Celui vers qui son cceur s'était tourné
entra lui-méme dans son cceur, ainsi I'apotre parle de lui-méme : Vous cherchez une preuve, si
c'est bien le Christ qui parle en moi (Il Cor 13,3).

Chapitre 7. Cite a nouveau d'autres témoignages de I'ap6tre selon lesquels le Christ est Dieu.

Tout Dieu est en Christ et tout Christ est en Dieu.

1. A ce stade, 0 hérétique, je veux que tu m'expliques : celui dont I'apbtre a dit qu'il parlait
en lui est-il un homme ou Dieu ? S'il était un homme, comment aurait-il pu parler au fond de son
corps ? S'il était Dieu, alors le Christ n'est plus un homme, mais Dieu, car lorsque le Christ a parlé
dans I'ap6tre, et que nul ne pouvait parler en lui si ce n'est Dieu, alors celui qui a parlé en lui est le
Christ Dieu. Tu vois donc qu'il n'y a rien de plus a dire ici, et qu'aucune disjonction ni division (nec
disjunctionem aut divisionem) ne peut survenir entre le Christ et Dieu — par conséquent, tout
Dieu est en Christ, et tout Christ est en Dieu.

2. Aucune séparation, aucune discorde (nulla disseparatio, nulla discissio) ne peut étre
acceptée ici : la seule simplicité, la seule La seule confession saine est d'adorer le Christ Dieu, de
I'aimer et de I'honorer. Désirez-vous maintenant comprendre plus pleinement qu'il n'y a aucune
distance entre Dieu et le Christ, et qu'il faut le percevoir comme Dieu, identique au Christ ?
Ecoutons comment I'ap6tre s'adresse aux Corinthiens : «Il nous faut tous comparaitre devant le
tribunal du Christ, afin que chacun recoive la rétribution de ses ceuvres, bonnes ou mauvaises,
faites pendant qu'il était dans son corps» (Il Cor 5,10).

Un seul jugement de Dieu et du Christ

3. Ailleurs, il écrit a I'Eglise romaine : «Nous comparaitrons tous devant le tribunal du
Christ.» Car il est écrit : «Je suis vivant, dit le Seigneur, tout genou fléchira devant moi, et toute
langue confessera Dieu» (Rom 14,10; Is 49,18; 45,23). Comprenez-vous que ce méme tribunal
doit étre celui de Dieu et du Christ ? Reconnaissez donc sans aucun doute que le Christ est Dieu,
et lorsque vous comprenez que l'essence (substantia) du Christ et de Dieu est indissociable,
reconnaissez aussi que la personne (persona) |'est également. Par conséquent, si I'apdtre a dit
dans certaines épitres que nous devons comparaitre devant le tribunal du Christ, et dans d'autres
devant celui de Dieu, vous pourriez étre tentés d'inventer deux tribunaux et de déclarer que
certains doivent étre jugés par le Christ, et d'autres par Dieu. Mais cela est absurde et insensé,
plus déraisonnable encore que la folie.

4. Reconnaissez donc le Dieu de tous, reconnaissez le Dieu de l'univers, reconnaissez le
tribunal du Christ comme le tribunal de Dieu. Aimez la vie, aimez votre salut, aimez Celui par qui
vous avez été créés, craignez Celui a qui vous étes soumis. Que vous le vouliez ou non, vous

22



Saint Jean Cassien le Romain

devez d'abord comparaitre devant le tribunal du Christ et, rejetant les blasphemes impies et les
chants mensongers, si vous pensez que le tribunal de Dieu est différent du tribunal du Christ,
vous vous présenterez d'abord devant le tribunal du Christ et vous découvrirez certainement, par
un témoignage inexplicable, que le tribunal de Dieu est le méme que le tribunal du Christ, et qu'en
Christ, le Fils de Dieu, réside toute la majesté de Dieu le Fils et toute I'autorité de Dieu le Pere.

5. Car le Pere ne juge personne, mais il a remis tout jugement au Fils, afin que tous
honorent le Fils comme ils honorent le Pere. (Jn 5,22-23). Car quicongue renie le Pére renie aussi
le Fils. Celui qui renie le Fils n'a pas non plus le Pere. Mais celui qui confesse le Fils a aussi le
Pere (I Jn 2,23). Apprenez donc que I'honneur du Péere et du Fils est indissociable, leur dignité
inséparable, et qu'il est impossible d'honorer le Fils sans le Pere, ni le Pére sans le Fils.

Mais honorer Dieu et le Fils de Dieu autrement qu'en Christ, le Fils unique de Dieu, est
vain. Par conséquent, sans aucun doute, le méme esprit d'adoration de Dieu ne se trouve nulle
part ailleurs que dans I'Esprit de Christ, comme le dit I'apétre : «Pour vous, vous n'étes pas dans
la chair, mais dans I'Esprit, si du moins I'Esprit de Dieu habite en vous. Si quelqu'un n'a pas
I'Esprit de Christ, il ne lui appartient pas» (Rom 8,9). Et encore : «Qui accusera les élus de Dieu ?
Dieu les justifie. Qui les condamnera ? Christ Jésus est mort, mais il est aussi ressuscité» (Rom
8,33-34). Vous voyez maintenant (méme si vous ne le voulez pas) qu'il n'y a aucune distance entre
I'Esprit de Dieu et I'Esprit du Christ, ni entre le jugement de Dieu et le jugement du Christ.
Choisissez celui que vous préférez, car il est nécessaire soit de savoir par la foi que le Christ est
Dieu, soit de reconnaitre le Christ comme Dieu, et ainsi d'étre jugé digne de la damnation
éternelle.

Chapitre 8. Confesser la divinité du Christ : la confession de la croix ne doit pas étre dénaturée
par le silence.

. 1. Mais voyons ce qui suit. Paul, dont nous avons parlé plus haut, le docteur de toutes les
Eglises, écrivait a I'Eglise de Corinthe : «Les Juifs demandent des miracles, et les Grecs
recherchent la sagesse, mais nous, nous préchons Christ crucifié, scandale pour les Juifs et folie
pour les Grecs, mais Christ, puissance de Dieu et sagesse de Dieu, pour ceux qui sont appelés,
tant Juifs que Grecs» (I Cor 1,22-23). O trés puissant maitre de la foi ! Il lui sembla, a Iui qui
instruisait les Eglises, qu'il ne suffisait pas, en ce lieu, de dire que le Christ est Dieu, mais, ayant
ajouté en méme temps au sujet du crucifié pour I'enseignement le plus clair et le plus solide de la
foi, il précha aussi celui qu'il appelait crucifié¢ comme la Sagesse de Dieu. C'est pourquoi il n'eut
recours a aucune subtilité ni a aucune déformation des mots et n'eut pas honte de précher
I'Evangile du Seigneur au nom de la Croix du Christ.

2. Et bien que ce fit un scandale pour les Juifs et une folie pour les Gentils d'entendre que
Dieu était né, d'entendre que Dieu avait un corps, d'entendre que Dieu avait souffert, d'entendre
que Dieu avait été crucifié, sa piété ne fut pas affaiblie par la perversité des Juifs séduits, ni la
force de sa foi diminuée par la folie de I'incrédulité des autres, Mais celui qu’ils avaient fait mouirir,
tué par les hommes, transpercé de lances et crucifié, il le préchait ouvertement, avec fermeté et
puissance, comme la puissance et la sagesse de Dieu — un scandale pour les Juifs, mais une folie
pour les paiens.

3. Or, ce qui était un scandale et une folie pour certains était la puissance et la sagesse de
Dieu pour d’autres. Au lieu d’une différence de personnes, il y avait une différence de sens, et
quelle raison, privée de sagesse et incapable de véritable bien par méfiance, a rejeté avec insensé
la foi sage, au plus profond de I’ame, considérée comme sacrée et salvatrice.

Chapitre 9. La prédication apostolique fut rejetée par les Juifs et les paiens parce qu’elle
confessait que le Christ crucifié est Dieu

Preuve de la divinité du Christ tirée de son rejet par les paiens et les juifs

1. Dis-moi donc, 6 hérétique, ennemi de tous, mais surtout des tiens, toi pour qui la croix
de notre Seigneur Jésus Christ est une pierre d'achoppement pour les juifs et une folie pour les
paiens — toi qui rejettes les mysteres du vrai salut comme une pierre d'achoppement pour certains
et dont tu nies la folie pour d'autres — pourquoi la prédication de I'apotre Paul était-elle une folie
pour les paiens ou une pierre d'achoppement pour les juifs ? Aurait-il vraiment pu offenser qui
que ce soit si, comme tu le prétends, le Christ enseignait qu'il n'était qu'un homme ? Pour qui,
des lors, sa naissance, sa souffrance, sa croix, sa mortification auraient-elles pu paraitre
incroyables ou difficiles a comprendre ? Ou bien, qu'y avait-il de nouveau ou d'inédit dans la

23



Saint Jean Cassien le Romain

prédication de Paul, si elle proclamait que le Christ, I'homme, a souffert, alors que partout parmi
les hommes, la condition humaine était confrontée quotidiennement a cela ?

2. Mais ce que la folie des paiens n'acceptait pas, ce que l'incrédulité juive rejetait, c'était
précisément ceci : que I'Ap6tre du Christ — celui-la méme qu'ils considéraient, comme vous,
comme un simple homme - appelait Dieu. C'était précisément ce que la raison des méchants
rejetait, ce que les oreilles des incrédules ne pouvaient supporter : précher la naissance de Dieu
en la personne de Jésus Christ, reconnaitre la souffrance de Dieu, proclamer la crucifixion de
Dieu. C'était précisément cela qui était choquant, précisément cela — incroyable), car incroyable
pour les oreilles humaines, inoui pour la nature divine.

3. Par conséquent, soyez assurés qu'avec une telle conviction et un tel enseignement,
votre prédication ne sera jamais une folie pour les paiens ni une pierre d'achoppement pour les
Juifs. Vous ne serez jamais crucifiés avec Pierre par les Juifs ni par les paiens, ni lapidés avec
Jacques, ni décapités avec Paul. Car votre prédication ne leur est pas injurieuse. Vous déclarez
qu'il n'est qu'un homme, qu'un homme qui a souffert. Vous ne pouvez craindre d'étre persécutés
pour sa cause, puisque vous le confirmez par votre prédication.

Chapitre 10. Comment I'Apbtre congoit le Christ comme la Puissance et la Sagesse de Dieu

1. Or, examinons maintenant ce point précis. Ainsi, pour I'Apobtre, le Christ est la Puissance
et la Sagesse de Dieu. Quelle est votre réponse ? Comment pouvez-vous faire autrement ? Il est
impossible d'ignorer cela. Le Christ est la Puissance et la Sagesse de Dieu. Celui que les Juifs
persécutaient, dont les paiens se moquaient, celui que vous persécutez vous-mémes avec eux —
celui qui, dis-je, est folie pour les paiens et scandale pour les Juifs, mais pour vous deux — celui-
la, dis-je, est la Puissance et la Sagesse de Dieu. Que ferez-vous ? Peut-étre vous boucherez-
vous les oreilles pour ne pas entendre. C'est précisément ce que firent les Juifs lorsque I'Apdtre
préchait.

2. Quoi que vous ayez fait, le Christ est au ciel, en Dieu, avec Lui, et dans les lieux d'en
haut comme |l était dans les lieux d'en bas. Vous ne pouvez plus Le persécuter avec les Juifs.
Pourtant, vous ne faites que ce que vous pouvez : vous Le persécutez dans la foi, vous Le
persécutez dans I'Eglise, vous Le persécutez avec les armes des opinions impies, vous Le
persécutez avec I'épée des dogmes pervertis. Vous commettez un acte plus terrible encore que
certains Juifs de I'Antiquité : vous persécutez le Christ maintenant, alors méme que ceux qui Le
persécutaient se sont convertis. Mais peut-étre considérez-vous comme un moindre mal le fait de
ne plus pouvoir lever la main contre Lui. Non moins grave, dis-je, est la persécution que les
impies menent contre Lui parmi les leurs.

3. Mais le nom de la Croix du Seigneur vous offense — il a toujours offensé les Juifs aussi.
Vous tremblez quand vous entendez que Dieu souffre — cela a toujours amusé méme les paiens.
Et maintenant, je vous le demande : en quoi différez-vous d’eux, puisque dans cette perversion ils
sont semblables ? Mais non seulement je ne diminue pas cette prédication de la sainte Croix,
cette prédication de la Passion du Seigneur, mais je I'intensifie méme, car ma nature méme le
désire. Car je précherai Celui qui a été crucifié non seulement comme la Puissance et la Sagesse
de Dieu, au-dessus de qui rien n’est plus grand, mais aussi comme le Seigneur de toute Divinité
et de toute majesté. De plus, ce discours que je tiens est I'enseignement de Dieu, comme le dit
I’apotre :

Christ est la Sagesse de Dieu.

4. Or, nous parlons de sagesse parmi les parfaits, non pas de la sagesse de ce siecle, ni
de celle des chefs de ce siecle, qui passent. Mais nous annoncons la sagesse de Dieu,
mystérieuse et cachée, que Dieu a prédestinée avant tous les siecles pour notre gloire, et
qu'aucun des chefs de ce siecle n'a connue. Car s'ils I'avaient connue, ils n'auraient pas crucifié
le Seigneur de gloire. Mais comme il est écrit : «Ce que I'ceil n'a point vu, ce que I'oreille n'a point
entendu, ce qui n'est point monté au cceur de I'homme, Dieu I'a préparé pour ceux qui I'aiment» (|
Cor 2,6-9). Voyez-vous combien ce bref discours apostolique est révélateur ? Il expose ce que la
Sagesse a dit d'elle-méme, une Sagesse connue seulement des parfaits, et que les sages de ce
siecle ignorent. Car il est dit que c'est la sagesse de Dieu, voilée de mystere divin et prédestinée
avant tous les siecles pour la gloire des saints, c'est pourquoi elle n'est connue que de ceux qui
connaissent Dieu, mais demeure totalement inconnue des autorités de ce siecle.

5. Il ajouta une raison qui prouvait a la fois ceci et cela, qu'il dit : «S'ils I'avaient su, ils
n'auraient pas crucifié le Seigneur de gloire. Mais il est écrit : «<Ce que I'ceil n'a point vu, ce que
I'oreille n'a point entendu, ce qui n'est point monté au cceur de I'homme, Dieu I'a préparé pour

24



Saint Jean Cassien le Romain

ceux qui I'aiment.» Voyez-vous maintenant que la sagesse de Dieu, cachée dans le mystere et
prédestinée avant les siecles, était inconnue de ceux qui ont crucifié le Seigneur de gloire ? Mais
elle était connue de ceux qui I'ont recu. Il dit en vérité que la sagesse de Dieu est cachée dans le
mystere, car aucun ceil humain n'a vu, aucune oreille n'a entendu, aucun cceur n'a congu que le
Seigneur de gloire naitrait d'une vierge, qu'il viendrait dans la chair, qu'il serait soumis a toutes les
souffrances et a la honte.

6. Mais cela est sans aucun doute un don de Dieu : puisque nul ne peut connaitre par lui-
méme ces mysteres cachés, heureux est celui qui les a regus par révélation. C'est pourquoi,
quiconque ne le connait pas sera inévitablement compté parmi les dirigeants de ce monde. Mais
celui qui le sait sera compté parmi les sages de Dieu. Par conséquent, celui qui le nie ne reconnait
pas Dieu incarné, par conséquent, vous qui le niez, vous ne le reconnaissez pas. Mais quoi que
vous fassiez, quoi que vous niiez impiement, nous croyons davantage I'apé6tre. Et que dis-je a
I'ap6tre ? Nous croyons davantage en Dieu. Car c'est par I'apotre que nous croyons en celui en
qui nous sommes fideles, qui a parlé par I'apbtre. La parole divine déclare qu'il est le Seigneur de
gloire, crucifié par les autorités de ce siecle. Vous le niez, et ceux qui I'ont crucifié ont nié crucifier
Dieu.

La Crucifixion du Seigneur de gloire

7. Par conséquent, ceux qui le reconnaissent sont liés a I'apbtre qui confesse, vous, en
revanche, étes inévitablement liés aux persécuteurs. Que dire alors ? L'apétre dit que le Seigneur
de gloire est crucifié : changez cela, si vous le pouvez, maintenant, si vous le pouvez, séparez
Jésus de Dieu. Certes, on ne peut nier que le Christ ait été crucifié par les Juifs. Mais le Seigneur
de gloire est celui qui a été crucifié. Par conséquent, vous serez inévitablement amenés soit a nier
que le Christ ait été crucifié, soit a admettre que Dieu a été crucifié.

Chapitre 11. Les témoignages de I'Evangile confirment la méme doctrine

1. Peut-étre étes-vous offensés que j'aie si longtemps parlé uniquement, ou presque,
d'apres le témoignage de l'ap6tre Paul. Celui que Dieu a choisi (Ac 9,15) me convient
parfaitement, et je n'ai aucune honte a faire de celui qui, par la volonté de Dieu, est devenu un
maitre pour le monde entier, un témoin de la foi. Cependant, pour satisfaire votre désir en cela -
car vous pensez peut -étre que je n'ai pas d'autres personnes dont je puisse utiliser le témoignage
— écoutez Marthe, qui préche dans I'Evangile le mystére parfait du salut humain et de la béatitude
éternelle. Que dit-elle ? «Oui, Seigneur ! Je crois que tu es le Christ, le Fils de Dieu, qui vient dans
le monde» (Jn 11,27). Apprenez d'une femme la vraie foi, apprenez la confession de I'espérance
éternelle. Pourtant, vous avez une grande consolation; n'ayez pas honte de reconnaitre d'elle le
mystere du salut — d'elle dont Dieu n'a pas dédaigné recevoir le témoignage.

Chapitre 12. Démontrer par la confession de saint Pierre que le Christ est Dieu

1. Si toutefois vous préférez I'avis d’un ancien (sans pour autant rejeter ni la personne ni le
sexe de celui dont la confession est devenue un modele du mystere, car un rang ou une position
inférieur n’implique nullement une foi moindre), alors interrogeons non pas un jeune garcon ou
une jeune fille débutant ses études et donc inexpérimenté(e), dont la foi pourrait paraitre
immature, mais le plus éminent des disciples et le plus grand des maitres, celui qui, a la téte de
I’Eglise romaine, exercait la primauté du sacerdoce (sacerdotu pr|n0|patum) selon sa foi.

2. Dis-nous donc, dis-nous, nous t’en supplions, 6 Pierre, prince des apétres, dis-nous,
comment les Eglises doivent-elles croire en Dieu ? Car il est juste que toi, qui as été instruit par le
Seigneur, tu nous instruises et que tu nous ouvres la porte dont tu as recu la clé (Mt 16,19).
Chasse tous ceux qui sapent la maison céleste et repousse ceux qui cherchent a y entrer par des
voies dissolues et obscenes, car il est certain que personne ne pourra entrer par les portes du
royaume si ce n'est celui a qui tu as confié la clé dans les Eglises.

3. Maintenant, dis-moi comment croire en Jésus Christ et le reconnaitre comme le
Seigneur de tous. Tu répondras certainement sans hésiter : «<Pourquoi me demandes-tu comment
confesser le Selgneur alors que tu connais ma confession ? Lis I'Evangile et ne m mterroge pas
personnellement puisque tu connais ma confession, tu me connais personnellement, car, puisque
ma personne n'a aucune influence sans confession, I'autorité de ma personne réside dans la
confession elle-méme.» Dis-nous, 6 Evangéliste, dis-nous la confession : dis-nous la foi du chef
des apotres : Jésus I'a-t-il confessé comme un homme ou comme Dieu ? A-t-il dit gqu’il n’était que
chair, ou I’'a-t-il préché comme le Fils de Dieu ?

25



Saint Jean Cassien le Romain

Christ, le Fils du Dieu vivant

4. Lorsque le Seigneur Jésus Christ lui demanda qui il considérait comme lui, qui les
disciples reconnaissaient comme lui, Pierre fut le premier des apotres a répondre, un pour tous,
car la réponse d'un seul contenait la méme foi que celle de tous. Mais il convenait de répondre le
premier, afin que I'ordre des réponses soit a I'image de I'honneur, et que le plus agé soit supérieur
dans sa confession. Que dit-il donc ? «Tu es le Christ, le Fils du Dieu vivant» (Mt 16,16).

5. Il m'est nécessaire, hérétique, de recourir a une question simple et directe pour te
réfuter. Dis-moi, je t'en prie, a qui Pierre a-t-il répondu ? Tu ne peux nier que c'était le Christ. Alors
je te demande : qui appelles-tu le Christ ? Un homme ou Dieu ? Certainement un homme. Sans
aucun doute, c'est la toute ton hérésie, car tu nies le Christ comme le Fils de Dieu. Vous dites
donc que Marie est la Meére du Christ, et non I'Enfantrice de Dieu, car elle porte le Christ, et non
Dieu; vous affirmez donc que le Christ n’est qu’un homme, et non Dieu, et donc qu’il est le Fils de
I’lhnomme, et non de Dieu. Que répondit Pierre a cela ? «Tu es le Christ, le Fils du Dieu vivant.»

Le Christ : Fils de Dieu ou Fils de ’homme ?

6. Ce Christ, que vous prétendez n’étre que le Fils de ’hnomme, il témoigne comme étant le
Fils de Dieu. Qui voulez-vous que nous croyions ? Vous ou Pierre ? N’étes-vous pas assez
effronté pour vous placer avant le premier des apotres ? Mais que ne seriez-vous pas capable de
faire ? Comment ne pas mépriser un apétre, si vous pouviez renier Dieu ? Or, il dit : «Tu es le
Christ, le Fils du Dieu vivant» (Mt 16,16). Y a-t-il la quoi que ce soit d'ambigu ou
d'incompréhensible ? Cette confession est si simple et si claire; elle proclame le Christ comme le
Fils de Dieu. Peut-étre niez-vous ce qui est dit, mais I'évangéliste en témoigne. Ou bien direz-
vous que |'apdtre ment ? Mais accuser un apotre de mensonge est un mensonge odieux.

7. Peut-étre affirmerez-vous que cela a été dit d'un autre Christ ? Mais c'est la une étrange
invention. Que reste-t-il alors ? Il ne faut penser qu'a une chose : que ce qui est écrit soit lu tel
quel, et lu correctement, afin que finalement, contraints par la force ou la nécessité, lorsque vous
ne pourrez prouver le mensonge, vous renonciez a attaquer la vérité.

Chapitre 13. La confession de saint Pierre : confirmation de la vérité regue du Christ lui-méme.

1. Or, puisque j'ai utilisé le témoignage du principal apobtre, par lequel il a publiquement
confessé le Seigneur Jésus Christ comme Dieu, voyons comment il a confirmé sa confession. Car
cela va bien au-dela des paroles de |'apbtre, puisque Dieu lui-méme les a approuvées. Ainsi,
lorsque l'apbtre déclara : «Tu es le Christ, le Fils du Dieu vivant», que répondit le Seigneur
Sauveur ? «Heureux es-tu, Simon, fils de Jonas, car ce ne sont pas la chair et le sang qui t'ont
révélé cela, mais mon Pere qui est dans les cieux» (Mt 16,17).

Le témoignage de la Trinité

2. Si vous ne souhaitez pas vous fier au témoignage de I'apétre, fiez-vous a celui de Dieu,
car en louant ces paroles, Dieu les a confirmées. Ainsi, méme si ces paroles sont sorties de la
bouche de I'apobtre, Dieu, les ayant reconnues, les a faites siennes. «Heureux es-tu, Simon, fils de
Jonas, car ce ne sont pas la chair et le sang qui t'ont révélé cela, mais mon Pere qui est dans les
cieux» (Mt 16,17). Ainsi, dans les paroles de I'ap6tre, vous voyez le témoignage du saint Esprit, la
présence du Fils et de Dieu le Pére. Que trouverez-vous donc qui surpasse cela ou qui lui soit
semblable ? Le Fils a loué Dieu, le Péere était présent, le saint Esprit s'est révélé.

3. Par conséquent, la déclaration de I'ap6tre témoigne de la Divinité tout entiere. Car il est
nécessaire que cette déclaration ait autant de force que celle de celui qui I'a prononcée. «Heureux
es-tu, Simon, fils de Jonas, car ce ne sont pas la chair et le sang qui t'ont révélé cela, mais mon
Pere qui est dans les cieux» (Mt 16,17). Ainsi, si ce n'est pas la chair et le sang qui ont révélé et
inspiré cela a Pierre, alors vous comprenez déja qui vous a inspiré. Si I'Esprit de Dieu a enseigné
a celui qui a confessé le Christ comme Dieu, comprenez-vous que si vous avez pu le nier, c'est
que vous avez été enseignés par un esprit de démons ?

Chapitre 14. La confession de saint Pierre est la foi de toute I'Eglise
1. Or, apres cette déclaration du Seigneur, par laquelle il louait Pierre, quelles autres

déclarations ont suivi ? Et moi, dis-je, tu es Pierre, et sur cette pierre je béatirai mon Eglise» (Mt
16,18). Voyez-vous que la déclaration de Pierre exprime la foi de I'Eglise ? Par conséquent,

26



Saint Jean Cassien le Romain

quiconque n'adhére pas a la foi de I'Eglise est inévitablement hors de I'Eglise. Le Seigneur dit :
«Je te donnerai les clés du royaume des cieux» (Mt 16,19).

Les clés du royaume des cieux et les portes de I'enfer

2. Cette foi a recu le ciel; cette foi a regu les clés du Royaume des Cieux. Comprenez ce
qui vous reste. Vous ne pourrez pas franchir la porte [ouverte] par cette clé, car vous avez renié la
foi qu'elle s'impose. «Et les portes de I'enfer, dit-il, ne prévaudront point contre vous» (Mt 16,18).
Les portes de I'enfer sont la foi des hérétiques, ou plutot, I'apostasie. Et aussi loin du ciel que
I'enfer I'est de celui qui confesse le Christ, aussi loin I'est celui qui le renie. «Tout ce que vous
lierez sur la terre sera lié dans le ciel, et tout ce que vous délierez sur la terre sera délié dans le
ciel», dit-il (Mt 16,19).

3. La foi parfaite de I'apo6tre recevait en quelque sorte I'autorité divine, car tout ce qu’il lie
ou délie sur la terre sera également lié ou délié dans le ciel. Par conséquent, vous qui vous
opposez a la foi apostolique, puisque vous vous voyez déja liés sur la terre, sachez que vous étes
également liés dans le ciel. Mais il serait trop long d’énumérer individuellement ce qui constitue
une exposition vaste et abondante, méme si on la rappelle brievement et de fagon concise.

Chapitre 15. La méme foi que saint Pierre fut également confessée par saint Thomas apres la
Résurrection du Seigneur.

1. Cependant, je veux ajouter a votre mémoire un autre témoignage de I’apoétre, afin que vous
compreniez que ce qui s’est passé avant la Passion du Seigneur et ce qui I'a suivie sont
cohérents. Le Seigneur entra dans I'assemblée de ses disciples a huis clos, et lorsqu'il voulut
révéler aux apoétres l'identité de son corps, que proclama alors I'apétre Thomas, aprés avoir
touché sa chair, palpé son corps, examiné ses plaies, une fois l'identité du corps révélée
pleinement connue ? «<Mon Seigneur et mon Dieu» (Jn 20,28).

«Mon Seigneur et mon Dieu» (Jn 20,28)

2. A-t-il dit ce que vous affirmez : «Christ est un homme, et non Dieu, et non la Divinité» ?
Quoi qu'il en soit, il toucha le corps de son Seigneur et répondit qu'il était Dieu. A-t-il introduit une
quelconque distinction entre Dieu et 'hnomme ? Ou a-t-il qualifié cette chair de «théodoxe», c'est-
a-dire, comme vous le dites, celle qui recoit la divinité ? Ou bien, selon votre coutume impie,
lorsque Thomas le toucha, le loua-t-il comme digne d'adoration, non pas pour lui-méme, mais
pour Celui qu'il avait recu en lui ? Mais I’ApéGtre de Dieu, peut-étre, ignorait-il la subtilité de votre
distinction et le raffinement de votre jugement, et manquait-il de discernement, étant un homme
rustigue et sans éducation, ignorant I'art de la dialectique, inexpérimenté en raisonnement
philosophique, pour qui, songez-y, ’enseignement de son Seigneur suffisait et qui ne connaissait
absolument rien d’autre que ce qu’il avait appris lorsque le Seigneur enseignait ?

3. Et pour cette raison, sa parole était un enseignement céleste, sa foi une instruction
divine, il n’a pas appris a séparer le Seigneur de Son corps, comme vous le faites, et était
totalement incapable de séparer Dieu de Lui-méme. Saint, pur, pieux, possédant l'innocence,
I’expérience, une foi inébranlable, une connaissance incorruptible, une raison simple avec
habileté, avec une parfaite simplicité, la sagesse (non impliquée dans le mal, ne connaissant
aucune corruption, non touchée par aucune perversion hérétique), et celui qui, étant une image
de I'instruction divine, adhéra strictement a ce qu’il enseignait. Alors lui — comme vous le pensez
sans doute, un rustre inexpérimenté — vous donne une réponse breve, vous assénant ses paroles
laconiques. Qu’a donc touché I'apotre Thomas lorsqu’il a commencé a ressentir la présence de
Dieu ? Le Christ, assurément, sans aucun doute.

L’Evangile est immuable.

4. Qu’a-t-il crié ? «Mon Seigneur, dit-il, et mon Dieu» (Jn 20,28). Maintenant, si vous le
pouvez, séparez le Christ de Dieu et modifiez ce qui a été dit ici, si vous le pouvez. Utilisez le
raisonnement dialectique, utilisez la connaissance mondaine et cette science insensée de la
tromperie verbeuse. Transformez avec assurance tout le monde en mensonge et continuez ainsi.
Quoi que vous accomplissiez, que ce soit par la ferveur ou I'habileté, quoi que vous disiez, quoi
que vous fassiez, vous ne pourrez vous échapper d’ici que si vous reconnaissez comme Dieu
Celui que I'apétre a touché. Et peut-étre voudriez-vous - si vous le pouviez d’une maniére ou
d’une autre — changer la prédication du récit de I’Evangile : de sorte que I'apdtre Thomas n’ait pas
touché le corps du Seigneur et qu’il soit lu qu’il n’a pas dit : «Le Christ est le Seigneur Dieu» —
mais il est impossible de changer ce qui est écrit dans I’Evangile de Dieu.

27



Saint Jean Cassien le Romain

5. Car le ciel et la terre passeront, mais les paroles de Dieu ne passeront point (Mt 24,35).
Voici donc celui qui vous a rendu témoignage, |'apétre Thomas, qui s'écria : «Dieu, c'est Jésus
que j'ai touché, Dieu, c'est celui dont j'ai manipulé les membres. Je n'ai rien touché d'incorporel,
je n'ai rien touché d'intangible, je n'ai pas tenu un esprit entre mes mains. C'est pourquoi je suis
digne de foi dans ce que j'ai dit de lui : il est Dieu. Car un esprit, comme le dit le Seigneur mon
Dieu, n'a ni chair ni os (Luc 24,39). J'ai touché le corps de mon Seigneur, j'ai senti sa chair et ses
os, j'ai mis mes doigts a I'endroit de ses plaies, et au sujet du Christ mon Seigneur que j'ai
touché, j'ai proclamé : Mon Seigneur et mon Dieu ! (Jn 20,28).

6. Car je n'ai jamais appris a distinguer entre le Christ et Dieu. Je ne veux pas semer la
discorde entre Jésus et Dieu. Je ne sais pas comment séparer mon Dieu de lui. Que celui qui
pense autrement, celui qui parle autrement, s'éloigne de moi. Je ne sais pas.» Que le Christ était
autre que Dieu. Voila ce que j'ai soutenu avec mes confréres apétres, voila ce que j'ai transmis
aux Eglises, voila ce que j'ai préché aux nations, voila ce que je crie méme a vous : «Le Christ est
Dieu, le Christ est Dieu !» La raison saine n'en connait pas d'autre, la foi saine n'en affirme pas
d'autre. La divinité ne peut étre séparée d'elle-méme. Et par conséquent, quel que soit le Christ
Dieu que soit, il est impossible de découvrir en Dieu autre que Dieu.»

Chapitre 16. Il cite le témoignage de Dieu le Pere concernant la divinité du Fils.

1. Que dis-tu maintenant, hérétique ? Ces témoignages de foi suffisent-ils méme a ton
incrédulité totale, ou faut-il y ajouter quelque chose ? Et que peut-on ajouter apres les prophetes,
apres les apotres, si peut-étre, comme les Juifs autrefois, tu demandes un signe au ciel ? Mais
vous qui recherchez cela, répondez ce qu'il a répondu alors : «Une génération mauvaise et
adultere réclame un signe, et aucun signe ne lui sera donné, si ce n'est celui du prophete Jonas»
(Mt 16,4).

2. Et en vérité, ce signe aurait pu suffire pour vous ou pour les Juifs crucifiés, afin que
vous aussi croyiez au Seigneur notre Dieu, instruits par cette seule chose], par laquelle méme
ceux qui le persécutaient ont cru. Cependant, puisque nous avons parlé d'un signe venant du
ciel, je vais vous en accorder un autre, un signe que méme les démons n'ont jamais contredit :
contraints par la puissance de la vérité, bien qu'ils aient vu que Jésus était corporel, ils ont crié
qu'il était Dieu. Que dit I'évangéliste au sujet du Seigneur Jésus Christ ? Dés que Jésus fut
baptisé, il sortit de I'eau, et voici, les cieux s'ouvrirent, et il vit I'Esprit de Dieu descendre comme
une colombe et se poser sur lui. Et voici, une voix fit entendre du ciel ces mots : «Celui-ci est mon
Fils bien-aimé, en qui je trouve toute ma joie» (Mt 3,16-17).

«Celui-ci est mon Fils bien-aimé» (Mt 3,16)

3. Que réponds-tu a cela, hérétique ? Est-ce I'affirmation elle-méme qui déplait, ou la
personne de celui qui la prononce ? Bien sdr, comprendre une affirmation ne requiert ni
interprétation, ni confirmation de son contenu, ni méme la validation de la valeur de celui qui I'a
prononcée. C'est Dieu le Péere qui a parlé, le sens des paroles est clair. Peux-tu vraiment proférer
une parole aussi effrontée et blasphématoire que celle qui nous interdit de croire au Fils unique de
Dieu ? «Celui-ci, dit-il, est mon Fils bien-aimé, en qui je trouve ma joie» (Mt 3,17). Mais vous
pourriez objecter que c'est de la folie, que ces paroles concernent le Verbe et non le Christ. Alors,
dites-moi, qui fut baptisé ? Le Verbe ou le Christ ? La chair ou I'Esprit ? Vous ne pouvez nier qu'il
s'agissait du Christ.

4. Par conséquent, il est homme né de I'homme et de Dieu, né de la descente du saint
Esprit sur la Vierge et concu par la puissance du Tres-Haut, qui I'avait couverte de son ombre (Luc
1,35). De méme, vous ne pouvez nier que c'est précisément le Fils, a la fois humain et divin, qui
fut baptisé. Par conséquent, s'il fut baptisé, il regut un nom, car celui qui est baptisé recoit
nécessairement un nom. «Celui-ci est mon Fils bien-aimé, en qui je trouve ma joie.» Qui peut
parler plus clairement et plus distinctement ? Le Christ est baptisé, le Christ sort de I'eau, les
cieux s'ouvrent sur le Christ aprés son baptéme, a cause du Christ, une colombe descend sur lui.
le saint Esprit est présent sous forme corporelle, le Pére s’adresse au Christ.

5. Si vous osez nier ce qui a été dit au sujet du Christ, il vous reste a affirmer que le Christ
n'a pas été baptisé, que I'Esprit n'est pas descendu, que le Pere n'a pas parlé. Mais la vérité elle-
méme persiste et vous heurte : de méme que vous ne voulez pas |'admettre, vous ne pouvez pas
la réfuter. Que dit donc I'Evangéliste ? Apres avoir été baptisé, Jésus sortit aussitot de I'eau. Qui a
été baptisé ? Certainement le Christ. Et voici, dit-il, les cieux s'ouvrirent pour lui. Qui donc, sinon
lui, a été baptisé ? Certainement le Christ. Et il vit I'Esprit de Dieu descendre comme une colombe
et se poser sur lui. Qui I'a vu ? Précisément le Christ. Sur qui est-il descendu ? Certainement sur

28



Saint Jean Cassien le Romain

le Christ. Et voici, une voix venant du ciel parlait. De qui ? Du Christ, certainement. Que se passa-
t-il ensuite ? Celui-ci est mon Fils bien-aimé, en qui je trouve toute ma joie.

6. Afin de montrer clairement pour qui tout cela a été accompli, une voix se fit entendre :
«Celui-ci est mon Fils bien-aimé», c’est-a-dire : «Voici celui pour qui tout cela a été accompli.
Voici mon Fils, pour qui les cieux se sont ouverts, pour qui mon Esprit est descendu, pour qui ma
voix a été entendue. Ainsi, voici mon Fils.» Et lorsqu’il dit : «Celui-ci est mon Fils», de qui parlait-
il ? Assurément, de celui que la colombe a touché. Qui la colombe a-t-elle touché ? Assurément,
le Christ. Par conséquent, le Christ est le Fils de Dieu. Mon engagement, je le crois, est accompli.

7. Maintenant, vois-tu, 6 hérétique, le signe qui t’a été donné du ciel — non pas un seul,
mais plusieurs, et des signes exceptionnels ? Tu en as un dans I'ouverture des cieux, un autre
dans la descente de I'Esprit, et un troisieme dans la voix du Pere. Tout ceci démontre tres
clairement que le Christ est Dieu, puisque I'ouverture des cieux indique qu'il est Dieu, la descente
du saint Esprit sur lui le confirme, et la parole de Dieu le Pere le confirme également. En effet, si
ce n'était en I'nonneur de leur Seigneur, les cieux ne se seraient pas ouverts. De méme, si ce
n'était sur le Fils de Dieu, I'Esprit ne serait pas descendu corporellement. Et le Pére, s'il n'était
pas le vrai Fils, ne I'aurait pas déclaré son Fils, surtout avec les signes de sa naissance divine, qui
non seulement confirmaient la vérité de la foi vertueuse, mais dissipaient aussi la perversité des
opinions destructrices.

8. A la grandeur de l'ineffable parole divine, lorsque le Pere a dit clairement et
expressément : «Celui-ci est mon Fils bien-aimé», s'est ajouté ce qui suit : «Le bien-aimé en qui je
trouve ma joie.» Et comme il I'avait déja préché par le prophete, le Dieu puissant et le Dieu grand
(Is 9,6), il dit : «<Mon Fils bien-aimé, en qui je trouve ma joie», ajoutant de plus le nom de son
propre Fils, de sorte que I'ajout de noms signifiait clairement la nature divine et que cela servait
tout particulierement a la gloire du Fils de Dieu, gloire qu’aucun homme n’a jamais connue.

9. Et puisque, en la Personne de notre Seigneur Jésus Christ, il était particulier et
exceptionnel que les cieux s'ouvrent, que Dieu le Pere, devant Lui, en présence de tous ceux qui
étaient réunis, les toucha comme de Sa main par l'intermédiaire de la colombe qui descendait et
se posait, et, comme s'il pointait du doigt, les leur montra en disant : «Celui-ci est mon Fils», de
méme il est particulier et exclusif qu'll soit appelé spécifiquement «bien-aimé» et spécifiquement
«celui qui a trouvé grace auprées du Pere», de sorte que ces ajouts distinctifs révelent la
signification particuliere de sa nature et que la propriété des noms confirme la propriété du Fils
unique, que la gloire des signes précédents a déja démontrée.

10. Mais ce petit livret est déja terminé. Aucune parole humaine ne peut surpasser ni
égaler cette déclaration de Dieu le Pére. Dieu le Pere lui-méme nous suffit, a nous, dignes
témoins, qui dis de notre Seigneur Jésus Christ, son Fils : «Celui-ci est mon Fils.» Si vous croyez
que ces paroles de Dieu le Pere doivent étre contredites, alors vous devrez contredire ce qui, par
sa déclaration la plus claire, a contraint le monde entier a le reconnaitre comme son Fils.

29



Saint Jean Cassien le Romain

Livre IV
Chapitre 1. Que le Christ était Dieu de toute éternité avant de s'incarner

L'Ecriture sainte — Le témoignage de la parole divine

1. Nous avons ainsi achevé la rédaction de trois livres, témoins des plus fiables et dignes
de toute confiance, dont la vérité est attestée non seulement par des témoignages humains, mais
aussi par des témoignages divins. lIs suffiraient amplement a prouver le sujet par I'autorité divine,
car il se suffit a lui-méme. Cependant, comme de nombreux livres sacrés regorgent de tels
témoignages, et qu'ils contiennent autant d'affirmations que de témoins, de sorte que I'Ecriture
Sainte est, pour ainsi dire, le seul témoignage de la Parole divine, nous avons jugé nécessaire
d'en rassembler quelgues-uns, non par nécessité de preuve, mais par commodité et afin de
disposer d'une documentation abondante. Ainsi, ce qui n'est pas requis pour la défense servira
d'ornement.

2. Puisque, dans les livres précédents, nous avons démontré, non seulement par le
témoignage des prophétes et des apo6tres, mais aussi par celui de I’Evangile et des anges, que le
Seigneur Jésus Christ, lorsqu’il était chair sur terre, était Dieu, nous allons maintenant prouver
que, né selon la chair, il demeurait Dieu dés sa conception, afin que, sur la base des témoignages
unanimes et cohérents des livres divins, vous puissiez savoir et croire que celui qui, avant sa
naissance selon la chair, était pleinement Dieu, demeurait aussi, a sa naissance, a la fois homme
et Dieu, et que celui qui était Dieu apres son incarnation de la Vierge, demeurait Dieu avant méme
sa naissance de la Vierge.

3. Apprenez avant tout ceci de I’apoétre, le docteur du monde entier : le Fils de Dieu, étant
Dieu sans commencement, a la fin des temps, c’est-a-dire lorsque les temps furent accomplis,
est devenu Fils de ’'homme. Et ainsi il est dit : Mais lorsque les temps furent accomplis, Dieu
envoya son Fils unique, né d'une femme, et soumis a la loi (Gal 4,4). Alors, dites-moi : avant que
le Seigneur Jésus Christ ne naisse de sa mére Marie, Dieu avait-il un Fils ou non ? Vous ne
pouvez le nier, car il n'y a pas de fils sans pére, ni de pére sans fils. En effet, de méme qu'un fils
est appelé ainsi parce qu'il a un pére, de méme un pére porte ce nom parce qu'il a un fils.

Chapitre 2. Dans lequel, d'apres ce qui a été dit, il est affrmé que la Vierge Marie a donné
naissance a un Fils, plus agé et plus élevé qu'elle.

1. Vous voyez donc que Dieu a envoyé son Fils, précisément le sien, selon les propres
paroles de I'apétre : Dieu a envoyé son Fils (Gal 4,4). Par conséquent, il n'a pas envoyé un fils
étranger, car il est dit qu'il a envoyé le sien. S'il n'avait eu personne a envoyer, il n'aurait envoyé
personne. Or, I'apdtre dit : «ll a envoyé son Fils, né d'une femme.» Donc, s'il I'a envoyé, il y a
aussi eu Celui que Dieu a envoyé, et s'il a envoyé le sien, ce n'est pas celui d'un autre, mais bien
le sien.

2. Ou est donc votre argument, tiré d'une tromperie terrestre : «Nul n'engendre celui qui le
précede» ? Le Seigneur ne précede-t-il pas Marie ? Le Fils de Dieu ne précede-t-il pas la fille de
I'hnomme ? Dieu lui-méme ne précéde-t-il pas I'homme ? Car il n'y a pas un seul homme qui n'ait
été créé par Dieu. Ainsi, comme vous le voyez, Marie n'a pas seulement enfanté Celui qui I'a
précédée, mais, ayant enfanté son Créateur, elle est devenue la Mére de son Pere. Car, de méme
qu'il est facile a Dieu d'engendrer I'homme, de méme il lui est facile d'engendrer lui-méme, de
méme qu'il lui est facile de créer I'hnomme par la naissance, de méme il lui est facile de naitre de
I'homme.

3. La puissance de Dieu est indescriptible, et il est impossible d’affirmer que ce qu’ll peut
faire a tous, Il ne peut le faire a Lui-méme. Or, si Dieu est omnipotent par nature, Il ne peut devenir
Dieu en ’'homme. Puisque la folie des arguments absurdes et fallacieux de la sagesse terrestre a
été rejetée et réfutée, il faut se fier a la preuve simple et a la vérité pure, et fonder sa foi
uniguement sur les témoignages divins gu’ll a envoyés et dans lesquels, pour ainsi dire, Il s’est
révélé.

Il serait impossible a ’hnomme de connaitre Dieu s’ll ne s’était pas révélé.

4. Car il est juste qu’en le connaissant, nous croyions en Celui par qui nous savons tout de Lui. En
effet, il serait impossible a I’'homme de connaitre Dieu s’ll ne s’était pas révélé. Il est donc tout a
fait juste de placer notre entiére confiance en ce que nous savons de Lui, en Celui de qui provient
toute cette connaissance, car si nous ne faisons pas confiance a Celui de qui nous avons recu

30



Saint Jean Cassien le Romain

toute connaissance, nous ne saurons rien, puisque nous ne faisons pas confiance a Celui par qui
nous avons la connaissance.

s 7

Chapitre 3. La divinité éternelle du Christ est prouvée par I’Epitre aux Romains

1. Puisque le témoignage précédent démontre clairement que Dieu a envoyé son Fils, et
que Celui qui était Fils de Dieu des le commencement s'est fait homme, il convient d'examiner si
le méme apbtre a donné ailleurs un autre témoignage, afin que la vérité, resplendissante en elle-
méme, brille d'un éclat encore plus vif, éclairée par la lumiere d'un double témoignage. Ainsi,
I'apbtre dit : «Dieu a envoyé son Fils dans une chair semblable a celle du péché» (Rom 8,3).

Le Fondement de la foi orthodoxe

2. Voyez-vous que I'ap6tre n'a pas dit cela par accident ou a la Iégere, et encore moins ce
qu'il avait dit auparavant ? Car celui en qui réside la plénitude de la sagesse et de la parole
divines ne saurait commettre d'accident ni de témérité. Au contraire, il dit ceci : «Dieu a envoyé
son Fils dans une chair semblable a celle du péché.» Et en disant : «Dieu a envoyé son Fils», il
réaffirme et confirme la méme pensée. Il est un maitre des plus excellents et des plus admirables.
Il sait que la foi catholique est fondée sur ceci : croire que le Seigneur est né selon la chair et que
le Fils de Dieu a été envoyé dans ce monde, c’est précisément ce qu’il affirme sans cesse : Dieu a
envoyé son Fils.

3. Il n’est pas surprenant que, envoyé pour annoncer la venue du Fils de Dieu, il I'ait
proclamée ainsi, puisque, méme avant la promulgation de la Loi, le |égislateur lui-méme [Moise]
s’est écrié : «Seigneur, choisis un autre que tu peux envoyer» (Ex 4,13). Que dans les livres écrits
en hébreu, cela soit exprimé plus clairement : «Seigneur, envoie celui que tu veux envoyer». C’est
pourquoi le pieux prophéte, exprimant ainsi les sentiments de toute I’humanité, a supplié que
celui qui devait étre envoyé pour la rédemption et le salut de tous soit envoyé au plus vite, et I'a
demandé a Dieu le Pere, disant, comme au nom de toute I’lhumanité : «Seigneur, envoie celui que
tu veux envoyer. Envoie qui tu veux.» Ainsi, I'apdtre déclare : Dieu a envoyé son Fils dans une
chair semblable a celle du péché (Rom 8,3).

La ressemblance de la chair du péché (Rom 8,3)

4. En affirmant qu'il a été envoyé dans la chair, I'ap6tre nie la présence du péché dans
cette chair. Car il dit : Dieu a envoyé son Fils dans une chair semblable a celle du péché (Rom
8,3). Autrement dit, bien que la chair ait été véritablement assumée, elle ne contenait pas la réalité
du péché. Ce qui concerne le corps est compris comme la réalité, et ce qui concerne le péché,
comme la ressemblance du péché. Puisque toute chair est soumise au péché, et qu'il a assumé la
chair sans péché, alors, lorsqu'il était dans la chair, il n'avait que la ressemblance de la chair du
péché, mais en réalité, il était libre du péché. C'est pourquoi I'apbtre déclare : Dieu a envoyé son
Fils dans une chair semblable a celle du péché (Rom 8,3).

Chapitre 4. D'autres témoignages sont présentés pour prouver la méme idée.

1. Voulez-vous savoir comment |'ap6tre a proclamé cette vérité ? Ecoutez donc comment
elle, pour ainsi dire, a jailli des levres du Seigneur jusqu'a celles de I'apbtre, car le Seigneur dit :
«Dieu, en effet, n'a pas envoyé son Fils dans le monde pour condamner le monde, mais pour que
le monde soit sauvé par lui» (Jn 3,17). Vous voyez que le Seigneur lui-méme confirme qu'il a été
envoyé par le Pere pour le salut du genre humain. Et si vous souhaitez exprimer plus précisément
quel Fils Dieu a envoyé pour le salut de I'hnumanité, bien qu'il n'y ait qu'un seul Fils unique et
propre du Pere, et si I'on dit qu'il a envoyé un Fils, cela signifie son Fils unique, alors écoutez le
prophete David, qui désigne trés clairement celui qui a été envoyé pour le salut de I'homme.

Le Fils seul engendré

2. Il a envoyé sa Parole et les a guéris (Ps 106,20). Peut-on interpréter cela d'un point de
vue purement charnel et affirmer que Dieu a envoyé un simple mortel pour guérir I'numanité ?
Non, c'est impossible. Car cette affirmation est réfutée, avec toute I'Ecriture sainte, par le
prophete David qui déclare : «ll envoya sa Parole et les guérit.» En effet, la Parole fut envoyée
pour la guérison des hommes; or, si la guérison fut accomplie par le Christ, alors la Parole de Dieu
demeurait en lui, et c'est par lui que tous guérissaient. Et par le mystere de I'Incarnation, le Christ
et la Parole de Dieu furent si unis que, quel que soit I'angle sous lequel on les considere, ils
constituent le Fils unique de Dieu.

31



Saint Jean Cassien le Romain

3. C’est précisément ce que I'apbtre Jean a voulu démontrer clairement par ces mots :
«Dieu a envoyé son Fils pour étre le Sauveur du monde» (I Jn 4,14). On voit ainsi comment il lie
indissolublement Dieu et ’'homme. En effet, le Christ, né de Marie, est sans hésitation appelé
Sauveur du monde dans le passage suivant : «Car aujourd’hui il vous est né un Sauveur, qui est le
Christ, le Seigneur» (Luc 2,11). Et ici, le Verbe lui-méme, envoyé par Dieu, est appelé Sauveur
dans ces mots : «Dieu a envoyé son Fils pour étre le Sauveur du monde» (I Jn 4,14).

Chapitre 5. En raison de I'union hypostatique des deux natures en Christ, il est juste d’appeler le
Verbe a la fois Sauveur et Fils de Dieu.

1. Il est clair que, du fait de 'union sacramentelle (sacramentum uniti) du Verbe de Dieu
avec ’homme, le Verbe envoyé pour le salut est appelé Sauveur, et que le Sauveur, né selon la
chair, est appelé Fils de Dieu en vertu de sa communion (consortium) avec le Verbe. Et puisque la
dignité des deux noms est inséparable du fait de I'union de Dieu avec I’hnomme, tout ce qui
constitue Dieu et ’hnomme recgoit immédiatement et pleinement le nom de Dieu. C’est pourquoi
I’apbtre ajoute : «Celui qui confesse que Jésus est le Fils de Dieu, Dieu demeure en lui, Dieu
méme, et son amour est parfait en lui» (1 Jn 4,15).

2. L’ap6tre déclare que celui qui croit que Jésus est le Fils de Dieu est un véritable croyant
et rempli de la grace divine. Et il témoigne que le Fils de Dieu est la Parole de Dieu, établissant
ainsi clairement que le Fils unique de Dieu et Jésus Christ, le Fils de Dieu, ne font qu'un. Ou bien
souhaitez-vous savoir plus pleinement que le Christ, selon la chair, est véritablement homme, né
d'un homme, et qu'entre le Christ et la Parole, en raison de I'union ineffable et mystérieuse qui lie
I'nomme a Dieu, il n'y a aucune différence ?

3. Ecoutez I'Evangile du Selgneur ou mieux encore, écoutez Dieu lui-méme parler de lui-
méme : «Or, la vie éternelle, c'est qu'ils te connaissent, toi, le seul Dieu, et celui que tu as envoyé,
Jésus Christ» (Jn 17,3). Vous avez déja appris que la Parole de Dieu est envoyée pour guérir les
hommes (Ps 106,20), et vous entendez ici que I'Envoyé est Jésus Christ. Essayez, si vous le
pouvez, de les séparer, et vous verrez que I'unité du Christ et du Verbe est telle qu’on peut non
seulement dire que le Verbe est devenu un avec le Christ, mais aussi que, du fait de leur unité, le
Christ est également appelé le Verbe.

Chapitre 6. Sur I'unique hypostase du Christ

1. Mais peut-étre pensez-vous que cette question n'a pas été suffisamment éclairée. Ce
n'est pas parce que la lumiere est insuffisante, mais parce que les ténébres de I'incrédulité
engendrent toujours d'elles-mémes des ténébres, méme lorsque la lumiére brille. Ecoutons donc
'apbtre qui, en quelques mots, embrasse le mystére de I'union dans le Seigneur. «Un seul
Seigneur Jésus Christ, par qui sont toutes choses, et par qui nous sommes» (I Cor 8,6), dit-il. O
bon Jésus, que tes paroles sont puissantes et autorité ! Vraiment, tout ce que tu dis de toi
t'appartient.

Un seul Seigneur Jésus Christ, par qui sont toutes choses (I Cor 8,6)

2. Que de sens en si peu de mots : «Un seul Seigneur», affirme I'apbtre : «Un seul
Seigneur Jésus Christ, Jésus Christ, par qui sont toutes choses.» A-t-il eu recours a la verbosité
ou composé de longs discours pour expliquer la profondeur d'un si grand mystere, afin que nous
puissions le comprendre ? Un seul Seigneur Jésus Christ, par qui sont toutes choses. Dans une
déclaration si simple et si bréve, il révéla tout le secret d'une importance si profonde,
naturellement confiant que sa prédication concernant les choses divines ne nécessitait aucune
longue justification et que la Divinité approuvait ses paroles. Car de tous les arguments, un seul
suffit a confirmer ce qui est dit : lorsque la preuve réside dans |'autorité de celui qui parle Ainsi, il
dit : Un seul Seigneur Jésus Christ, par qui sont toutes choses. Or, réfléchissez : ou [dans les
Saintes Ecrltures] avez-vous pu lire au sujet du Verbe du Pére ce que vous avez lu au sujet du
Christ ? L'Evangile dit : Toutes choses ont été faites par lui, et sans lui rien n'a été fait (Jn 1,3).
L'Apétre dit : «Par le Christ sont toutes choses», mais I'Evangile dit : «Par le Verbe sont toutes
choses».

3. Les saintes Ecritures se contredisent-elles vraiment ? Certainement pas, mais toutes -
I'apbtre qui a dit que par le Christ toutes choses ont été créées, et I'évangéliste qui a exposé le
Verbe par qui toutes choses ont été créées — avaient une seule et méme personne a |'esprit.
Ecoutez donc ce que la Parole de Dieu, qui est Dieu lui-méme, dit de lui-méme : «Personne n’est
monté au ciel, si ce n’est celui qui est descendu du ciel, le Fils de ’'homme, qui est au ciel» (Jn

32



Saint Jean Cassien le Romain

3,13). Et il dit encore : «Que se passera-t-il si vous voyez le Fils de I’'homme monter la ou il était
auparavant ?» (Jn 6,62). Il a dit que le Fils de I’'homme était au ciel; il a parlé du Fils de ’lhomme
descendant du ciel.

4. Et alors ? Que marmonnez-vous de fagon incohérente ? Niez tout, si vous le pouvez.
Exigez-vous une justification pour ce qui a été dit ? Je ne vous la donnerai pas, car Dieu lui-méme
I’a dit, Dieu me I'a dit, et sa Parole est I'autorité supréme. Je rejette toute argumentation, je rejette
toute discussion : la personne méme de celui qui parle me suffit pour croire [a ce qui a été dit]. Je
ne dois pas douter de ce qui a été dit, et il ne m’est pas permis d’en discuter. Pourquoi chercher
autre chose si ce que Dieu a dit est vrai, alors que je n'ai aucune raison d'en douter ? C'est
pourquoi, dit-il, nul n'est monté au ciel, si ce n'est celui qui est descendu du ciel, le Fils de
I'homme, qui est au ciel.

Le Fils de I'nomme a toujours été le Fils de Dieu.

5. Certes, le Verbe du Pére a toujours été au ciel. Et comment a-t-il affirmé que le Fils de
I'homme a toujours été au ciel ? Sachez donc qu'il enseignait que le Fils de I'homme a toujours
été le Fils de Dieu, puisqu'il affirme que Celui qui est apparu récemment comme Fils de I'homme
a toujours été au ciel. Il en découle une autre conclusion : le Fils de I'homme lui-méme, c'est-a-
dire le Verbe de Dieu, qui a dit étre descendu du ciel, témoigne qu'il demeure au ciel méme
lorsqu'il parle sur la terre : «Personne n'est monté au ciel, si ce n'est celui qui est descendu du
ciel, le Fils de I'hnomme.»

6. Qui est donc celui qui parle ainsi ? Certainement le Christ. Et ou était-il lorsqu'il a
parlé ? De toute évidence, sur la terre. Et comment pouvait-il, étant engendré, témoigner de sa
descente du ciel et, en méme temps, en disant cela, témoigner qu'il demeure au ciel ? De plus,
comment pourrait-1l affirmer étre le Fils de I'Homme, alors que seul Dieu peut descendre du ciel et
que, parlant ainsi sur terre, Il ne pourrait demeurer au ciel que par la vertu de l'infinité de la
Divinité ? Par conséquent, il faut bien comprendre qu'll est a la fois le Fils de I'Homme, car |l est le
Fils de I'Homme, étant véritablement né de I'homme, et la Parole de Dieu, car, tout en parlant sur
terre, Il demeure toujours au ciel. Et le fait qu'll se nomme véritablement le Fils de I'Homme se
réfere a sa naissance de I'nomme et a l'infinité de la Divinité — qu'll ne s'éloigne jamais
compléetement du ciel.

7. C'est pourquoi I'apbtre enseigne selon I'exemple des paroles divines : «Celui qui est
descendu est le méme que celui qui est monté au-dessus de tous les cieux, afin de remplir toutes
choses» (Eph 4,10), affirmant ainsi que celui qui est monté est le méme que celui qui est
descendu. Mais il ne pouvait descendre du ciel sans étre la Parole de Dieu, lui qui, étant de
condition divine, ne considéra pas comme une usurpation d'étre égal a Dieu, mais se dépouilla
lui-méme, prenant la condition de serviteur, devenant semblable aux hommes. Et reconnu comme
un homme a l'apparence, il s'est abaissé lui-méme, devenant obéissant jusqu'a la mort, méme a
la mort de la croix (Phil 2,6-8). Ainsi donc la Parole de Dieu est descendue du ciel, mais le Fils de
I'homme est monté, et il est dit que celui qui est descendu est monté. Ainsi, vous voyez que le
méme est a la fois le Fils de I'hnomme et la Parole de Dieu.

Chapitre 7. Diverses appellations désignent la divinité du Seigneur Jésus Christ.

1. Par conséquent, selon I'enseignement de la Parole de Dieu, nous pouvons parler sans
crainte ni obstacle de la descente du Fils de I'homme du ciel et de la crucifixion du Seigneur de
gloire (I Cor 2,8). Car par le sacrement de la chair gu’il a assumée, le Fils de Dieu est devenu Fils
de I’homme, et le Seigneur de gloire a été crucifié dans le Fils de ’'homme. Qu’en est-il donc de
plus ? Aborder longuement chaque sujet serait une entreprise fastidieuse; méme une journée ne
suffirait pas si je tentais d’examiner et d’expliquer tout ce qui s’y rapporte. Que celui qui le désire
ouvre les Ecritures et les lise en entier. Car qu’y a-t-il qui ne soit pas lié a ce sujet, puisque toute
I’Ecriture y est consacrée ?

2. Par conséquent, certaines choses doivent étre mentionnées brievement et de facon
concise, afin qu’elles soient mentionnées. Certains points d’explication doivent plutot étre
simplement énumérés et non expliqués, pour ainsi dire, afin de compenser un inconvénient par un
autre. Car, de ce fait, il nous faudra parler brievement de certaines choses et, nécessairement,
garder le silence sur presque tout. Ainsi, le Sauveur dit dans I’Evangile : «Car le Fils de ’homme
est venu chercher et sauver ce qui était perdu» (Mt 18, 11). Et ’Apobtre proclame : «Cette parole
est certaine et digne d’étre regue sans réserve : Jésus Christ est venu dans le monde pour sauver
les pécheurs, dont je suis le premier» (I Tim 1,15). Quant a I’évangéliste Jean, il dit : «ll est venu
chez les siens, et les siens ne I'ont pas recu» (Jn ,11).

33



Saint Jean Cassien le Romain

3. Ne voyez-vous donc pas que I'Ecriture dit tantét que le Fils de I’homme est venu dans
le monde, tantot que Jésus Christ est venu, et tantot qu’il est la Parole de Dieu ? Comprenez
donc que la divergence réside ici dans les noms, non dans le sujet, et que la méme force se
manifeste dans les différentes appellations. Car celui qui est venu dans le monde est tantot
appelé Fils de I’'hnomme, tantét Fils de Dieu, c’est-a-dire la Parole de Dieu, et lui seul est désigné
par les deux noms.

Chapitre 8. Que la différence des noms n'altere en rien la puissance divine

1. Puisque, selon I'Evangéliste, Celui par qui le monde a été créé est venu au monde et est
devenu le Fils de I'homme, Dieu, le Créateur du monde, chague nom pris séparément n'a aucune
signification fondamentale, car Dieu est compris par tous. En effet, ni sa dignité ni sa volonté ne
diminuent sa divinité, puisque sa divinité méme est prouvée par le fait que tout ce qu'il veut
s'accomplit. C'est pourquoi il est venu au monde parce qu'il I'a voulu, il est né homme parce qu'il
I'a voulu, il a été appelé Fils de I'hnomme parce qu'il I'a voulu. Car chez Dieu, toute parole est aussi
un acte de Dieu. La puissance de sa puissance n'est pas diminuée par la différence de ses noms.
Quel que soit le nombre de noms par lesquels il est appelé, il est un et le méme en tous. Et bien
qu'il puisse y avoir une certaine différence dans les appellations, il n'y a qu'une seule majesté et
une seule puissance dans le pouvoir des noms.

Chapitre 9. La pensée exprimée est confirmée par les prophétes de I'Ancien Testament

1. Jusqu'a présent, nous avons utilisé les témoignages des Evangiles, et en particulier
ceux des Apostoliques, comme étant, pour ainsi dire, les plus proches de nous dans le temps;
nous citerons maintenant les témoignages prophétiques comme étant les plus anciens. Ainsi, en
combinant les témoignages anciens avec les plus récents, nous nous assurerons que tous savent
que les Saintes Ecritures, dans leur intégralité, témoignent unanimement du Seigneur qui devait
venir en chair. Ainsi, ce prophete [Jérémie], remarquable tant par les dons que Dieu lui a accordés
que par ses témoignages, lui seul ayant été touché par la sanctification avant méme sa naissance
(cf. Jér 1,5), proclame : «Voici notre Dieu, et nul ne peut se comparer a lui. Il a trouvé tous les
chemins de la sagesse et les a donnés a son serviteur Jacob et a son Israél bien-aimé. Ensuite, il
est apparu sur terre et a conversé avec les hommes» (Baruch 3,36-38). Il dit donc : «Celui-ci est
notre Dieu» (Baruch 3,36).

2. Ne voyez-vous pas que le prophete désigne Dieu, comme par une main tendue, comme
par un doigt pointé ? Car il dit : «Celui-ci est notre Dieu» (Baruch 3,36). Dites-moi, quel Dieu le
prophete désignait-il par ces signes et ces indications ? Etait-ce vraiment le Pere ? Mais pourquoi
désigner celui que tous croyaient déja connaitre ? Apres tout, les Juifs de cette époque
n'ignoraient pas Dieu, car ils vivaient sous sa loi. Mais il a agi ainsi afin qu'ils reconnaissent le Fils
de Dieu comme Dieu.

3. C’est pourquoi le prophéte avait raison lorsqu’il parlait de Celui qui a inventé toute
sagesse, c’est-a-dire celui qui a donné la Loi, qu’ils Le verraient sur terre, c’est-a-dire qu’ll
s’incarnerait, afin que les Juifs, puisqu’ils ne doutaient pas que le Donateur de la Loi fOt Dieu,
reconnaissent aussi comme Dieu Celui qui devait venir en chair, et qu’ils entendent que Celui en
qui ils croyaient comme le Dieu |égislateur devait se manifester a travers la perception de la chair
humaine. Car Il a Lui-méme promis Sa venue par I'intermédiaire du prophete : «Je suis celui qui a
dit : “Me voici !”» (Is 52,6).

4. Ainsi, I'Ecriture sainte déclare : «Nul autre ne peut se comparer a Lui» (Baruch 3,36). Ce
prophete, prévoyant la déformation du dogme, a dignement dépouillé de tout sens la distorsion
hérétique, affirmant : «Nul autre ne peut se comparer a Lui. Il est le seul, né de Dieu et de Dieu,
par le commandement duquel I'ordre de l'univers a été formé, dont la volonté est devenue la
cause de toute chose, par la puissance duquel le monde a été créé, qui a parlé de toute chose -
et tout a été formé, qui a commandé - et tout a été créé.» Il est donc le seul a avoir parlé aux
patriarches, a demeurer dans les prophéetes, a avoir été congu par I'Esprit, a étre né de la Vierge
Marie, a avoir été vu du monde, a avoir parlé parmi les hommes, a avoir cloué le livre des péchés
au bois de la croix (voir Col 2,14), a avoir, par la croix, triomphé des forces de nos ennemis, a
avoir vaincu la mort, a avoir communiqué a tous la foi en la résurrection, a avoir, par la gloire de
son corps, détruit la corruption de la chair humaine.

5. Vous voyez donc que tout cela concerne le Seigneur Jésus Christ. Et c’est pourquoi nul
ne peut se comparer a lui, car lui seul possede I'unicité de cette gloire et la béatitude d’étre né de
Dieu de Dieu. Ainsi, I'’enseignement prophétique a conduit tous a reconnaitre le Fils unique du

34



Saint Jean Cassien le Romain

Pere, et, ayant entendu que nul ne pouvait étre comparé au Fils, ils ont reconnu que le Pere et le
Fils partagent une seule divinité. Apres cela, dit-il, Il est apparu sur terre et s'est mélé aux
hommes. Ne voyez-vous pas que la venue du Seigneur et sa naissance sont clairement indiquées
ici ? Le Peére, dont il est écrit qu'il est invisible a tous sauf au Fils (cf. Jn 1,18; Mt 11,27), est-il
jamais apparu sur terre, s'est-il incarné ou s'est-il mélé aux hommes ? Certainement pas.

6. Vous comprenez donc maintenant que tout cela a été dit au sujet du Fils de Dieu. Car
puisque le prophete a dit que Dieu serait révélé sur terre, et que personne d'autre que le Fils n'a
été révélé, tout cela n'a été dit par le prophéte que de Celui dont les paroles ont été confirmées
par les actes. Car puisqu il a dit que Dieu serait révélé sur terre, il ne pouvait parler de personne
d'autre que Celui qui a été révélé. Mais passons a la suite. Le prophéte Isaie a dit : «Les richesses
de I’Egypte, les marchandises de I’Ethiopie et les Sabéens, hommes de haut rang, viendront a toi
et t'appartiendront, ils te suivront, enchainés. lls se prosterneront devant toi et te prieront, car
Dieu est en toi, et il n’y a point d’autre Dieu. Car tu es notre Dieu, et nous ne le connaissions pas,
le Dieu d’Israél, le Sauveur» (Is 45,14-15, Vulgate).

7. Comme les Ecritures divines concordent tou10urs avec précision ! Car le prophéte
précédent a dit : «C’est notre Dieu» (Baruch 3,36), et celui-ci dit : «Car tu es notre Dieu» (Is 45,15;
Baruch 3,6). Le premier proclame la doctrine divine, le second la confession humaine. L'un a
dépeint, pour ainsi dire, la personne du Maitre enseignant, I’autre le visage dulpeuple professant
la foi. Imaginez maintenant que le prophete Jérémie enseigne chaque jour a I'Eglise, comme il le
fait, et qu'il dise du Seigneur Jésus Christ : «Celui-ci est notre Dieu» (Baruch 3,36). Que répondrait
alors toute I'Eglise, comme elle le fait, sinon ce qu'un autre prophete a dit au Selgneur Jésus
Christ : «Car tu es notre Dieu» (Is 45,15; Baruch 3,6) ? De méme que l'ignorance passée peut
s'ajouter a la confession présente, puisque le peuple dit : «Car tu es notre Dieu, mais nous ne le
savions pas» (Is 45,15), de méme, ceux qui étaient auparavant livrés a des superstitions
diaboliques et ne connaissaient pas Dieu, se convertissant a la foi, peuvent dire : «Car tu es notre
Dieu, mais nous ne le savions pas.»

Chapitre 10. La divinité du Christ est démontrée par I'incrédulité des Juifs et par la confession de
ceux qui se sont convertis au Christ.

1. Si vous souhaitez en étre davantage convaincus concernant les Juifs, imaginez
comment le peuple juif, aprés une incrédulité si abjecte et une persécution si impie, s'étant
universellement tourné vers Dieu, ne dira-t-il pas a juste titre : «Car tu es notre Dieu, et nous ne te
connaissions pas» (Is 45,15) ? J'ajouterai un autre élément pour le prouver, par I'exemple non
seulement des Juifs qui confessent le Christ, mais aussi de ceux qui le rejettent. Demandez a ces
Juifs qui persistent dans le sacrilege s'ils connaissent Dieu et croient en lui. lls admettent le
connaitre et le confessent. Mais demandez-leur ensuite, au contraire, s'ils croient au Fils de Dieu :
ils le rejetteront aussit6t et blasphémeront.

2. Vous voyez donc que le prophete parlait de celui que les Juifs n'ont jamais connu et
dont ils ignorent encore I'existence, et non de celui qu'ils pensent connaitre et qu'ils confessent.
De méme, ceux d’entre les Juifs qui se convertissent aprés avoir été dans I'ignorance ne diront-ils
pas a juste titre : «Parce que tu es notre Dieu, et que nous ne te connaissions pas» ? Et en effet,
ceux qui se convertissent apres avoir été dans lignorance affirment a juste titre qu’ils ne le
connaissaient pas, celui que ceux qui demeurent dans lignorance refusent obstinément de
connaitre. Car il est bien connu que ceux qui confessent apres avoir surmonté I'ignorance disent
gu’ils ne connaissaient pas auparavant, tout comme ceux qui rejettent maintenant ne connaissent
pas.

Chapitre 11. Retour a la prophétie d’Isaie

1. Ainsi, le prophéte dit : «<Les richesses de I'Egypte, les marchandises de I'Ethiopie et les
Sabéens, hommes de haute stature, viendront a toi» (Is 45,14). Assurément, les noms de ces
différents peuples désignent une conversion a la foi des paiens. On ne peut nier que les paiens
soient venus au Christ, car, ayant accepté le nom du christianisme, ils sont venus au Seigneur
Jésus Christ non seulement par la foi, mais aussi par le nom lui-méme. Et puisqu'ils sont appelés
par le nom qu'ils sont, ce qui relevait de la foi est devenu un mystere du nom. C'est pourquoi le
prophete dit : «lls viendront a vous et vous appartiendront, ils vous suivront, les mains liées par
des chaines.»

2. De méme que les liens servent a punir, les liens d'amour le sont aussi, selon les paroles
du Seigneur : «Je les ai liés avec des cordes d'homme, avec des liens d'amour» (Osée 11,4).

35



Saint Jean Cassien le Romain

Vraiment, grands sont ces liens d'amour ineffable, par lesquels ceux qui sont liés se réjouissent
dans leurs chaines. Voulez-vous savoir que cela est vrai ? Ecoutez comment I’apbtre Paul se
réjouit et trouve de la fierté dans ses chaines, disant : «<Moi donc, prisonnier du Seigneur, je vous
exhorte» (Eph 4,1), et aussi : «C’est par amour que je vous exhorte plutét. Qui d’autre que moi,
Paul, 4gé et maintenant prisonnier de Jésus Christ ?» (Phil 9). Voyez comme il se réjouissait du
mérite de ses chaines, dont il inspirait les autres par son exemple ! Assurément, ceux en qui seul
demeure I"'amour du Seigneur n’ont qu’un seul désir pour les chaines du Seigneur, selon ce qui
est dit : «Mais la multitude de ceux qui avaient cru n’avait qu’un seul coeur et qu’une seule ame»
(Ac 4,32).

3. L’Ecriture dit : «lIs te serviront et te prieront, car Dieu est en toi, et il n’y a pas d’autre
Dieu» (Is 45,14). Ceci est la parole du prophete, mais Paul I'a clairement révélée par ces mots :
«Car Dieu était en Christ, réconciliant le monde avec lui-méme» (Il Cor 5,19). Ainsi, il est dit dans
I'Ecriture : «Car en vous est Dieu, et il n'y a pas d'autre Dieu.» Par ces mots «car en vous est
Dieu», le Prophete a clairement indiqué non seulement Celui qui était, mais aussi Celui qui
demeurait en Celui qui était présent, distinguant Celui qui demeurait de Celui en qui |l demeurait
en désignant leurs natures [c'est-a-dire divine et humaine], sans pour autant nier leur unité.

Chapitre 12. Sur la maniere dont I'appellation «Sauveur» s'applique d'une maniere au Christ et
d'une autre aux hommes

1. Il est dit : «Car tu es notre Dieu, et nous ne le connaissions pas, le Dieu d'Israél, le
Sauveur» (Is 45,15). Bien que I’Ecriture ait déja désigné celui dont elle parlait par de nombreux et
clairs témoignages, elle exprimait maintenant avec la plus grande précision le nom du Christ sous
le nom de «Sauveur». Car le Sauveur signifie la méme chose que Christ, selon le témoignage des
anges : Car aujourd’hui, dans la ville de David, il vous est né un Sauveur, qui est le Christ, le
Seigneur (Luc 2,11).

2. Il est indéniable qu'en hébreu, le nom Jésus signifie Sauveur, et I'Ange le confirme a la
Vierge Marie par ces mots : «Tu |'appelleras du nom de Jésus, car il sauvera son peuple de ses
péchés» (Mt 1,21). De plus, afin d'éviter toute confusion avec I'interprétation selon laquelle il serait
appelé Sauveur au méme titre que d'autres peuples : «L'Eternel suscita pour les enfants d'Israél
un Sauveur, Othniel, fils de Kenaz, qui les sauva» (Jug 3,9), et «L'Eternel suscita pour eux un
Sauveur, Ehud, fils de Guéra» (Jug 3,15), I'Ange ajoute : «car il sauvera son peuple de ses
péchés» (Mt 1,21).

3. Car il est impossible a I'nomme de racheter un peuple de I'esclavage du péché; cela
n'est possible que pour Celui dont il est dit : «Voici I'Agneau de Dieu, qui enleve le péché du
monde» (Jn 1,29). Tous les autres n'ont pas sauvé leur propre peuple, mais le peuple de Dieu; non
pas du péché, mais de leurs ennemis.

Chapitre 13. Explique a qui le prophete Isaie faisait allusion lorsqu'il a dit : «Car tu es notre Dieu,
et nous ne le savions pas !» (Is 45,15).

1. Ainsi, I'Ecriture dit : «Car tu es notre Dieu, et nous ne le savions pas» (Is 45,15). A qui
pensez-vous que cette parole se réfere, et a qui est-elle plus appropriée : aux Juifs ou aux
Gentils ? Si elle s'adresse aux Juifs, alors les Juifs ne connaissaient pas le Christ, conformément
a cette parole : «Israél ne me connait pas, mon peuple ne me comprend pas» (Is 1,3). Et encore : ||
était dans le monde, et le monde a été fait par lui, et le monde ne I'a pas connu. Il est venu chez
les siens, et les siens ne |I'ont pas recu» (Jn 1,10-11).

2. Si I'on parle des paiens, il est évident que le paganisme, rongé par I'idolatrie, ne
connaissait pas le Christ, pas plus qu’il ne connaissait le Pére. Mais si les paiens le connaissent
maintenant, c’est uniquement par le Christ. Ainsi, comme vous le voyez, que les croyants soient
paiens ou juifs, chacun d’eux dit a juste titre de lui-méme : «Car tu es notre Dieu, et nous ne te
connaissions pas» (Is 45,15). Car ni les paiens, qui adoraient auparavant des idoles, ne
connaissaient Dieu, ni les juifs, qui rejetaient le Sauveur, ne connaissaient le Fils de Dieu. Ainsi, les
uns comme les autres pouvaient a juste titre dire du Christ : «Car tu es notre Dieu, et nous ne te
connaissions pas.» Car ceux qui n’avaient pas la foi, ainsi que ceux qui rejetaient le Fils de Dieu,
ne connaissaient pas Dieu.

3. C’est pourquoi nous devons croire en Christ, comme la vérité le commande, comme la
Divinité en témoigne, comme Christ lui-méme, qui est a la fois Dieu et homme, le prescrit.
Misérable insensé, pourquoi cherches-tu a séparer Christ et Dieu ? Pourquoi cherches-tu a
séparer le Corps du Fils de Dieu du Sien ? Pourquoi veux-tu diviser Dieu en lui-méme ? Tu

36



Saint Jean Cassien le Romain

déchires ce qui est uni et tu sépares ce qui est uni. Pour "'amour de Dieu, crois en la parole de
Dieu, car tu ne trouveras pas de meilleure fagon de confesser la divinité de Dieu que par les
paroles qu’il a lui-méme prononcées. Apprends du prophete que le Seigneur est Dieu lui-méme,
qui a trouvé tous les chemins de la sagesse (Bar 3,37), qui est ensuite apparu sur terre et a
conversé avec les hommes (Bar 3,38). C’est Iui qui a apporté la pureté de la foi au monde; il a
révélé la lumiére du salut. «Car Dieu est I'Eternel, et il nous a donné la lumiére» (Ps 118,27). Vous
devez croire en Lui, L'aimer et Le confesser, car devant Lui, selon I'Ecriture, tout genou fléchit
dans les cieux, sur la terre et sous la terre, et toute langue confesse que Jésus Christ est
Seigneur, a la gloire de Dieu le Pere (Phil 2,10-11). Ainsi, que cela vous plaise ou non, vous ne
pouvez nier que le Seigneur Jésus Christ est dans la gloire de Dieu le Pere. Car c'est précisément
la le pouvoir parfait de la confession parfaite : confesser que Dieu et notre Seigneur Jésus Christ
demeurent a jamais dans la gloire de Dieu le Pere. Amen.

37



Saint Jean Cassien le Romain

Livre V

Chapitre 1. Une critique acerbe des erreurs des pélagiens, qui affirmaient que le Christ était un
homme ordinaire.

1. Nous avons dit dans le premier livre que cette hérésie, disciple et imitatrice en tous
points de |'enseignement pélagien, soutient que le Fils de Dieu, le Seigneur Jésus Christ, né de la
Vierge, n'était qu'un homme ordinaire, et que par la suite, s'étant engagé sur la voie de la vertu, il
aurait, par sa vie pieuse et sainte, mérité la sainteté, et que la majesté divine lui aurait été unie.
Ainsi, I'honneur d'une origine sacrée lui est totalement refusé, et seule I'élection par ses mérites
lui est réservée. Leur but et leurs efforts étaient de le placer sur un pied d'égalité avec tous les
hommes, comme pour I'ajouter a la multitude du genre humain, afin de pouvoir prétendre que
tous les hommes, par leur vie vertueuse et leurs bonnes ceuvres, peuvent mériter ce qu'il a mérité.
En effet, cette affirmation est dangereuse et destructrice, car elle prive Dieu de la vérité et offre de
fausses promesses aux hommes. Dans les deux cas, ce mensonge impie mérite d'étre condamné
: tant lorsqu'il blaspheme contre Dieu avec malice que lorsqu'il trompe les hommes par de faux
espoirs. De toute évidence, une affirmation qui nie a Dieu la vérité et promet le mensonge aux
hommes est extrémement pernicieuse et mortelle : dans les deux cas, elle recéle une tromperie
vile et honteuse, puisqu'elle commet un sacrilege, insulte Dieu et offre aux hommes de faux
espoirs.

2. Cette croyance extrémement perverse et impie donne aux mortels ce qu'ils n'étaient
pas et enleve a Dieu ce qu'il était. Ainsi, de ce mal pernicieux et mortel, une nouvelle hérésie a
surgi, comme en attisant de vieilles cendres, elle allume une nouvelle flamme a partir de braises
anciennes lorsqu'elle affirme que le Seigneur Jésus Christ est né homme ordinaire. Et nous
devons donc nous demander : quelles conséquences de sa perversité se trouvent aux origines
mémes de cette impiété ? Il est donc superflu d'attendre ce que I'avenir nous réserve, puisqu'il
n'y a, dés le départ, aucun fondement a une telle attente. A quoi bon se demander si, comme les
hérésies précédentes, elle promet a I'homme ce qu'elle soustrait a Dieu (ce qui est
monstrueusement pervers) ? Puisque, comme nous le voyons, ce qui I'a précédée était d'une
impiété absolue, est-il nécessaire de s'interroger sur la suite ? Comme si une autre voie était
possible, et que I'homme qui renie Dieu pouvait prouver qu'il n'est pas impie.

L'incompréhensibilité du mystére de I'Incarnation

3. Ainsi, la nouvelle hérésie, comme nous I'avons déja dit a plusieurs reprises, affirme que
le Seigneur Jésus Christ est né de la Vierge comme un homme ordinaire, et que, pour cette
raison, Marie devrait étre appelée la Mére du Christ, et I'Enfantrice de Dieu, car elle est la Mére du
Christ, et non de Dieu. De plus, a cette affirmation blasphématoire, il ajoute des arguments aussi
pervers qu'absurdes, disant : «Nul n'engendre celui qui le précéde.» Comme si la naissance du
Dieu unique et véritable, prédite par les prophétes et annoncée des le commencement du monde,
pouvait étre étudiée ou évaluée par des considérations humaines. Ou méme comme si la Vierge
Marie elle-méme — qui que tu sois, 6 hérétique, pour calomnier sa naissance — avait enduré et
accompli par sa seule force ce qui s'est produit, de sorte que la faiblesse humaine doive lui étre
imputée pour une chose et un acte si grands. Ainsi, si cet événement majeur a été accompli par
I'effort humain, cherche-lui une signification humaine. Mais si tout ce qui a été accompli I'a été
par la puissance de Dieu, pourquoi penses-tu que c'est impossible aux humains, puisque tu vois
bien qu'il s'agit d'un acte divin ? Nous y reviendrons. Nous commencgons maintenant a mettre en
ceuvre ce dont nous parlions un peu plus tot : faire savoir a tous que vous essayez d'attiser les
flammes des cendres du pélagianisme et de raviver les vieilles braises fumantes avec le souffle
d'un nouveau blasphéeme.

Chapitre 2. L'enseignement de Nestorius est étroitement lié aux erreurs des pélagiens

1. Vous dites donc que le Christ est né uniguement comme un homme ordinaire. Or,
comme nous "avons clairement démontré dans le premier livre, cette affirmation était également
celle de I’'hérésie impie des pélagiens : le Christ serait né uniquement comme un homme ordinaire
(solitarius homo). De plus, vous ajoutez que Jésus Christ devrait étre appelé I'image de Dieu lui-
méme, c’est-a-dire non pas Dieu, mais celui qui a assumé Dieu. Vous soutenez également gqu’il ne
doit pas étre adoré pour lui-méme parce gu’il est Dieu, mais parce gqu’il a assumé Dieu. Mais cela
était aussi clairement affirmé par I’hérésie que j’ai mentionnée précédemment : le Christ ne doit

38



Saint Jean Cassien le Romain

pas étre adoré pour lui-méme, malgré I'évidence de sa divinité, mais seulement parce qu’il a
mérité d’avoir Dieu en lui par ses bonnes et pieuses ceuvres.

2. Vous voyez donc que vous répandez le venin et le sifflement serpentin du pélagianisme.
Il s'ensuit donc que vous auriez di étre condamné plus tot, semble-t-il, car vos erreurs sont
identiques a celles des pélagiens, et nous croyons que vous étes passible de la méme
condamnation. Je ne mentionne pas, cependant, qu'en comparant la statue de |I'empereur au
Seigneur, vous avez proféré des abominations si blasphématoires et profanes que, comme nous
le voyons, vous avez certainement surpassé dans cette folie Pélage lui-méme, qui en a vaincu
beaucoup en la matiere.

Chapitre 3. Les pélagiens et les nestoriens attribuent au Christ une participation a la Divinité
caractéristique de tous les saints hommes.

1. C'est pourquoi vous appelez le Christ I'image qui recoit Dieu (théodochon), c'est-a-dire
qu'il faut le vénérer non pour lui-méme et non parce qu'il est Dieu, mais parce qu'il a recu Dieu en
lui. Ainsi, vous admettez qu'il n'y avait aucune différence entre Lui et tous les saints, puisque tous
les saints avaient Dieu en eux. Car nous ne pouvons nier que Dieu était dans les patriarches, et
qu'il a parlé par les prophetes.

2. En résumé, je ne dis pas que seuls les apétres et les martyrs, mais je crois que tous les
saints et serviteurs de Dieu avaient I'Esprit de Dieu en eux, selon I'Ecriture : «Vous étes le temple
du Dieu vivant; comme Dieu I'a dit : J'habiterai en vous» (Il Cor 6,16). Et ailleurs : <Ne savez-vous
pas que vous étes le temple de Dieu, et que I'Esprit de Dieu habite en vous ?» (I Cor 3,16). Nous
sommes donc tous des témoins de Dieu (théodochoi), et vous dites ainsi que tous les saints sont
semblables au Christ et égaux a Dieu. La différence entre le Créateur et la Créature

3. Mais nous devons nous abstenir d'une tromperie aussi vile et impie que de comparer le
Créateur a sa création, le Seigneur a ses serviteurs, le Dieu du ciel et de la terre a la fragilité
terrestre, ce serait une insulte a Lui en retour de Ses bienfaits, que de dire qu'll a daigné habiter
I'homme et que, pour cette raison, Il est semblable a I'homme.

Chapitre 4. Quelle différence existe entre le Christ et les saints ?

1. Certes, il y a une différence entre Lui et tous les saints, comme entre une demeure et
son occupant, car celui qui occupe n'est pas la demeure elle-méme, mais I'occupant qui, par son
libre choix, construit une demeure et peut I'occuper. Je veux dire que chacun peut choisir de
construire lui-méme une demeure et, une fois construite, d'y vivre. «Cherchez-vous une preuve,
dit I'apétre, que le Christ parle en moi ?» (Il Cor 13,3). Et ailleurs : «Ne savez-vous pas que Jésus
Christ est en vous ? A moins que vous ne soyez pas ce que vous devriez étre» (Il Cor 13,5); et
encore : «Que le Christ habite en vous par la foi dans vos cceurs» (Eph 3,16-17).

Tous les saints avaient Dieu en eux.

2. Ne voyez-vous pas la différence entre I'enseignement des apoétres et votre blaspheme ?
Vous dites que Dieu demeure en Christ comme dans un homme, mais il t¢émoigne que Christ lui-
méme demeure dans les hommes. Certes, comme vous le reconnaissez vous-méme, la chair et le
sang ne peuvent agir ainsi, mais sa divinité est prouvée par le fait méme sur lequel vous la niez.
Car puisque vous ne niez pas que celui qui demeure en I'homme soit Dieu, il s'ensuit
nécessairement que nous croyons que celui qui, comme nous le reconnaissons, demeure en
I'hnomme est Dieu. Ainsi, tous les patriarches, les prophetes, les apobtres, les martyrs et, en
général, tous les saints avaient Dieu en eux et étaient tous fils de Dieu, et tous recevaient Dieu
(théodoques), mais d'une maniere tout a fait différente.

3. Car tous ceux qui croient en Dieu sont fils de Dieu par adoption, mais le Fils unique I'est
uniqguement par sa nature, parce qu’il a été engendré du Pere, et non par aucune substance,
puisque toutes choses et le monde entier existent par le Fils unique de Dieu, et non par rien,
parce qu’il vient du Pére, mais non comme une génération, car rien en Dieu n’est incomplet ni
impermanent, or, Dieu le Pére est ineffable et incompréhensible par nature, étant incréé, il a
engendré son Fils unique, et ainsi du Pere incréé, supréme et éternel, vient le Fils unique,
supréme et éternel, qui est le méme en chair et en esprit, le méme, comme nous devons le croire,
était dans la gloire et devait naitre dans la chair. Il n'y eut en lui aucune division ni rupture, comme
si une partie de lui était née et I'autre non, ou comme si une part de la divinité, qu'il ne possédait
pas au moment de sa naissance de la Vierge, lui avait été ajoutée ultérieurement.

39



Saint Jean Cassien le Romain

Toute la plénitude de la Divinité (Col 2,9)

4. Car, selon I'apotre, en lui habite corporellement toute la plénitude de la Divinité (Col 2,9).
Il ne s'agit pas d'une question de temps ou il habitait et d'une autre ou il n'habitait pas, ni d'une
question de temps ou il aurait été plus tard ou moins t6t. Autrement, nous tomberions dans cette
conception impie et changeante du temps, ou il habitait en Christ, et ou Dieu lui aurait été ajouté
seulement lorsqu'il I'aurait mérité par sa vie et sa conduite, et ou la puissance divine aurait
commencé a habiter en lui.

5. C'est donc humain, et non divin, d'étre fort dans la faiblesse humaine, de s'humilier
devant Dieu, de se soumettre a Dieu. Se faire une demeure pour Dieu et mériter, par la foi et la
piété, de I'accueillir en soi comme hote et habitant. Car quiconque a plu a la miséricorde de Dieu,
dans la mesure ou il a été rempli de grace divine, et quiconque parait digne de Dieu, dans la
mesure ou il en a été digne, jouit de la présence de Dieu, selon la promesse méme du Seigneur :
«Si quelqu'un m'aime, il gardera ma parole; et moi, le Pere, nous viendrons a lui et nous ferons
notre demeure chez lui» (Jn 14,23).

6. Mais il en est tout autre du Christ, en qui habite corporellement toute la plénitude de la
Divinité (Col 2,9), et qui possede en lui la plénitude de la Divinité, afin de la répandre sur tous : en
lui réside la plénitude de la Divinité, et lui-méme, en tant que plénitude de la Divinité, demeure en
chaque saint dans la mesure ou celui-ci est jugé digne de sa présence. Ainsi, il donne de sa
plénitude a tous, mais de telle maniére qu'il demeure lui-méme continuellement plein, de sorte
que méme lorsqu'il était sur terre dans sa chair, il était aussi présent dans le cceur de tous les
saints, et il remplissait les cieux, la terre, la mer et l'univers entier de sa puissance et de sa
majesté infinies, et il était si plein en lui-méme que le monde entier ne pouvait le contenir. Bien
qu'il existe des choses grandes et inexprimables, il n'y a néanmoins rien de si illimité et d'infini
qu'il puisse contenir le Créateur lui-méme.

Chapitre 5. Que les prophetes ont appelé le Christ Dieu avant sa naissance dans les temps

1. Ainsi, I'un des prophetes déclare : «Car tu es notre Dieu, et nous ne te connaissions
pas, le Dieu d'Israél, le Sauveur» (Is 45,14-15), lui qui, par la suite, est apparu sur terre et a
conversé avec les hommes (Barak 3,38). De lui et en sa personne, le prophete David dit aussi :
«Des le sein de ma mere, tu es mon Dieu» (Ps 22,11), montrant clairement qu'il était a la fois Dieu
et homme, qu'il n'a jamais été séparé de Dieu et que, dans le sein de la Vierge, la plénitude de la
divinité habitait en lui. Et comme le méme prophete le dit ailleurs, la vérité se levera de la terre, et
la justice regardera du haut des cieux (Ps 85,12), afin que nous sachions que lorsque le Fils de
Dieu est descendu du ciel, c'est-a-dire lorsqu'il est venu et est descendu, la justice est née de la
chair de la Vierge, et non d'une illusion corporelle, mais de la vérité.

2. Car il est la vérité, selon le témoignage de la Vérité elle-méme : «Je suis la vérité et la
vie» (Jn 14,6). Et puisque nous avons démontré cette vérité dans les livres précédents, a savoir
que le Seigneur Jésus Christ, né de la Vierge, est Dieu, montrons maintenant dans ce livre qu’il a
toujours été prophétisé que celui qui devait naitre de la Vierge était Dieu. Ainsi, le prophete Isaie
dit : «Cessez de vous confier en ’homme, dont le souffle est dans ses narines, car qu’est-il ?» —
ou plus précisément et clairement dans le texte hébreu : «Car qu’est-il, lui qui est si élevé ?» (Is
2,22). Mais, en disant magnifiquement «cessez», il a exprimé par des mots la puissance de la
persécution qui interdit ce mal. «Cessez», dit-il, de vous confier en ’homme, dont le souffle est
dans ses narines, car qu’est-il, lui qui est si élevé ?»

3. N’est-il pas question, dans le méme passage, de I'incarnation d’un corps humain et de
la vérité de la Divinité ? «Cessez, dit-il, de vous fier a ’lhomme, qui respire par les narines; quelle
est sa grandeur ?» Je parlerai ouvertement, m’adressant aux persécuteurs du Seigneur : «Cessez
de vous fier a ’'homme que vous persécutez, car cet Homme est Dieu, bien qu’il soit apparu dans
I’humilité de la chair humaine, mais qu’il demeure au sommet de la majesté divine.» Le prophéte a
bien dit : «Cessez de vous fier a I’'homme, qui respire par les narines», manifestant ainsi son
humanité par les signes les plus manifestes d’un corps humain. Par |3, il a affirmé avec courage et
assurance la vérité de son humanité et la vérité de sa divinité, car en cela réside la foi véritable et
universelle : croire que le Seigneur Jésus Christ possédait un corps essentiellement véritable et
une divinité tout aussi vraie et parfaite.

4. Vous pensez que cette affirmation est sans fondement et sujette a caution, car le
prophete utilise I'expression «Trés-Haut» au lieu de «Dieu», mais il est d’'usage dans les Saintes
Ecritures de parler de Dieu comme du «Trés-Haut», comme le disent les prophétes : «Le Trés-
Haut fit entendre sa voix, et la terre fut ébranlée» (Ps 46,7), et «Toi seul es le Tres-Haut sur toute la
terre» (Ps 83,19). Isaie en parle également : «Tres-Haut et exalté, qui habite pour toujours» (Is

40



Saint Jean Cassien le Romain

57,15), ce qui nous permet de comprendre clairement qu’il utilise le titre de «Tres-Haut» sans
ajouter le nom de Dieu, car il appelle aussi Dieu par le nom du Tres-Haut. Ainsi, la Parole divine a
clairement prédit par I'intermédiaire du prophete que le Seigneur Jésus Christ serait a la fois
homme et Dieu, et nous voyons maintenant comment les témoignages anciens concordent avec
les nouveaux.

Chapitre 6. Les deux natures du Christ confirmées par I'Ancien et le Nouveau Testament

1. «Ce qui était des le commencement, dit I'apotre Jean, ce que nous avons entendu, ce
que nous avons vu de nos yeux, ce que nous avons contemplé et que nos mains ont touché,
concernant la Parole de vie : car la vie a été manifestée, et nous I'avons vue, et nous en rendons
témoignage, et nous vous annongons la vie éternelle qui était aupreés du Pere et qui nous a été
manifestée» (I Jn 1,1-2). Voyez-vous comment d'anciennes preuves sont confirmées par de
nouvelles, et comment de nouvelles prédictions confirment d'anciennes prophéties ? Isaie a dit :
«Eloignez-vous de I'homme qui a le souffle dans les narines, car il se croit excellent» (cf. Is 2,22,
Vulgate). Mais Jean lui-méme dit : «Ce qui était dés le commencement, ce que nous avons
entendu, ce que nous avons vu de nos yeux, ce que nous avons contemplé et que nos mains ont
touché» (I Jn 1,1). L'ainé affirmait qu'en tant qu'homme, Jésus avait été persécuté par lesl; le
cadet déclarait qu'en tant qu'homme, il avait été traité par des mains humaines. L'un prédisait
que celui gu'il appelait un homme était le Dieu Tres-Haut; I'autre soutenait que celui qui avait été
traité par des mains humaines était Dieu a I'origine.

2. Ainsi, tous deux démontrerent, aussi clairement que possible, que le Seigneur Jésus
Christ est a la fois homme et Dieu, car celui qui était Dieu de tout temps est devenu homme; il
était donc Dieu et homme, car Dieu lui-méme s'est fait homme. L'apoétre dit : «Ce qui était des le
commencement, ce que nous avons entendu, ce que nous avons vu de nos yeux, ce que nous
avons contemplé et que nos mains ont touché, concernant la Parole de vie, car la vie a été
manifestée, et nous I'avons vue, et nous en témoignons, et nous vous annoncons la vie éternelle,
qui était aupres du Pére et qui nous a été manifestée» (I Jn 1,1-2).

3. Voyez-vous combien de témoignages et de méthodes différents et nombreux |'apbtre
bien-aimé et dévoué de Dieu utilise pour percer le mystere de I'Incarnation ? Tout d'abord, il
témoigne que Celui qui était des le commencement est apparu dans la chair. Afin que cela ne
paraisse pas insuffisant aux incrédules, il a parlé de Lui tel gqu'il I'a vu et entendu, et a affirmé qu'll
a été manipulé - c'est-a-dire touché et manipulé — de ses propres mains et de celles d'autres
personnes. En effet, il a clairement démontré qu'll a pris chair, réfutant ainsi la notion des
Marcionites et I'erreur des Manichéens. Pour que personne ne puisse imaginer qu'un fantdme soit
apparu aux hommes, I'ap6tre a proclamé que son vrai corps était tangible pour lui.

4. Puis il ajoute : «de la Parole de vie», car la vie a été manifestée, et il I'a vue, I'a déclarée
et en a témoigné. Ainsi, tout en accomplissant le devoir de foi et en inspirant la crainte aux
incrédules, il prétend proclamer le Christ et impute la culpabilité a ceux qui refusent de I’écouter.
«Nous vous annongons», dit-il, «la vie éternelle qui était aupres du Pere et qui nous a été
manifestée.» L'apOtre enseigne que Celui qui était toujours aupres du Pere a été révélé aux
hommes, celui qui était dés le commencement est devenu visible aux hommes, celui qui est la
Parole de vie sans commencement est devenu tangible entre les mains humaines.

5. Vous voyez combien de manieres — diverses, nombreuses, indissociables et évidentes —
I’apbtre révele le mystere de I’'union de la chair avec Dieu, de sorte que nul ne peut parler de I'une
ou de l'autre sans les reconnaitre toutes deux. Comme I’'apétre le dit clairement ailleurs : Jésus
Christ est le méme hier, aujourd’hui et éternellement (Héb 13,8). C’est précisément ce qu’il a dit
dans le passage cité plus haut : «Ce qui était des le commencement, que nos mains ont touché»
(I dn 1,1). On ne peut pas dire que I'esprit, par sa nature méme, soit tangible, mais puisque le
Verbe s’est fait chair (Jn 1,14), il devient en quelque sorte tangible par I'union de I’lhumanité avec
lui. C’est pourquoi Jésus est le méme hier et aujourd’hui (Héb 13,8), c’est-a-dire le méme avant la
création du monde et dans la chair, le méme dans le passé et dans le présent, le méme a travers
tous les temps, car il est présent dans tous les ages et avant tous les ages. Et tout cela, c’est le
Seigneur Jésus Christ.

Chapitre 7. Démontre une fois encore que le Christ est un et le méme avant et apres I'lncarnation.

1. Comment celui qui venait de naitre pouvait-il exister avant la création du monde ? Car
celui qui venait de naitre en homme était Dieu avant toute chose. C’est pourquoi le Christ est
appelé pleinement Dieu, car I'unité du Christ et de Dieu est telle que nul ne peut, en parlant du

41



Saint Jean Cassien le Romain

Christ, ne pas parler de Dieu sous le nom du Christ, ni, inversement, en parlant de Dieu, ne pas
désigner le Christ sous le nom de Dieu. Et puisqu’il a si pleinement uni en lui-méme ce mystere
des deux substances par la majesté de la sainte naissance, qui qu’il fiit (c’est-a-dire homme et
Dieu), il est devenu pleinement Dieu.

2. C’est pourquoi I'ap6tre Paul, contemplant avec les yeux ouverts de la foi tout le mystere
de I'ineffable gloire du Christ, exhorta le peuple, ignorant des bienfaits de Dieu, a rendre grace a
sa miséricorde, et il dit en ces termes : «Rendez grace a Dieu le Péere, qui nous a appelés a avoir
part a I’héritage des saints dans la lumiere, qui nous a délivrés du pouvoir des ténebres et qui
nous a transportés dans le royaume de son Fils bien-aimé, en qui nous avons la rédemption par
son sang, le pardon des péchés, qui est I'image du Dieu invisible, le premier-né de toute la
création. Car c’est par lui que tout a été créé, ce qui est dans les cieux et ce qui est sur la terre,
les choses visibles et les choses invisibles, trones, souverainetés, puissances. Tout a été créé par
lui et pour lui. Il est avant toutes choses, et toutes choses subsistent en lui. Il est la téte du corps,
I’Eglise; Il est le Premier-né, le Premier-né d'entre les morts, afin qu'en toutes choses il ait la
prééminence. Car il a plu au Péere que toute la plénitude habite en lui, et que par lui il réconcilie
toutes choses avec lui-méme, celles qui sont sur la terre et celles qui sont dans les cieux, en
faisant la paix par le sang de sa croix (Col 1,12-20).

3. Bien sir, cela ne requiert aucune autre explication, puisque cette idée est déja
pleinement et clairement exprimée et contient en elle-méme non seulement |'objet de la foi, mais
aussi une explication vivante de celui-ci. Car il nous commande de rendre grace au Pére, en nous
donnant des raisons convaincantes de le faire : a savoir, parce qu'il nous a rendus dignes du lot
des saints, nous a délivrés du pouvoir des ténebres et nous a fait passer dans le royaume de son
Fils bien-aimé, en qui nous avons la rédemption et le pardon des péchés. Il est I'image du Dieu
invisible, le Premier-né de toute la création, car en lui et par lui toutes choses ont été faites,
puisqu'il est lui-méme le Créateur et le Maitre. Et alors ? Il est lui-méme, dit-il, la téte du corps de
I'Eglise, le commencement, le premier-né d'entre les morts.

4. L'Ecriture sainte compare la résurrection a la naissance, car de méme que la naissance
engendre la vie, la résurrection la fait naitre. C'est pourquoi la résurrection est appelée
régénération, selon le témoignage du Seigneur : «Je vous le dis en vérité, lors de la régénération,
quand le Fils de I'nomme sera assis sur le trone de sa gloire, vous aussi, vous serez assis sur
douze trénes, pour juger les douze tribus d'Israél» (Mt 19,28). Ainsi, il I'appelle le premier-né
d'entre les morts et, auparavant, le proclame Fils et image du Dieu invisible. Mais qui est I'image
du Dieu invisible, sinon le Verbe unique de Dieu ? Et comment peut-on dire qu'il est ressuscité
des morts, lui qui est appelé image et Verbe du Dieu invisible ?

5. Et qu'y a-t-il de plus a cela ? Afin d’avoir, dit-il, la primauté en toutes choses. Car il a plu
au Peére que toute la plénitude habite en lui, et par lui de réconcilier avec lui-méme toutes choses,
celles qui sont sur la terre et celles qui sont dans les cieux, en faisant la paix par le sang de sa
croix (Col 1,18-20). Le Créateur de l'univers a-t-il besoin de la primauté en tout ? Ou de la
primauté parmi ceux qu’il a lui-méme créés ? Comment pouvons-nous dire du Verbe qu’en lui, le
premier-né d’entre les morts, en qui habitait toute la plénitude, le Fils unique de Dieu et le Verbe
de Dieu, avant toutes choses existant, il avait en lui le Pére invisible, et qu’en lui habitait toute la
plénitude dés le commencement, qu’il est lui-méme la plénitude ?

6. Et alors ? Il dit : «Ayant fait la paix par lui, tant sur la terre que dans les cieux, par le
sang de sa croix» (Col 1,20). Il a révélé tres clairement ce dont il parlait lorsqu'il I'a appelé le
premier-né d'entre les morts. Car toutes choses ont-elles été réconciliées et apaisées par le sang
du Verbe ou de I'Esprit ? Certainement pas. Car sans une nature impassible, aucune souffrance
ne peut survenir, et le sang versé ne peut appartenir a personne d'autre qu'a I'homme, et nul autre
qu'a I'nomme ne doit mourir. Et pourtant, ce méme Homme, dont il est question dans les versets
suivants comme étant mort, est appelé au-dessus de l'image du Dieu invisible. Comment cela
est-il possible ? Il va de soi que les apo6tres ont pris toutes les précautions possibles pour éviter
toute division en Christ, pour empécher que le Fils de Dieu, un avec le Fils de I'nomme, ne
paraisse étre deux personnes par de fausses interprétations, et pour empécher que Celui qui est
un en lui-méme ne devienne deux parmi nous par des opinions perverses et impies.

7. Ainsi, la prédication apostolique procede magnifiquement et admirablement du Fils
unique de Dieu lui-méme a I'union du Fils de Dieu avec le Fils de I'homme, de sorte que la parole
de doctrine suit I'ordre méme des choses. Par conséquent, unis par un lien indissoluble et reliés,
pour ainsi dire, par un pont, vous trouverez, sans division ni interruption, a la fin des temps, celui
dont vous avez lu le nom au commencement du monde. Vous penserez alors du Fils de Dieu,
sans aucune séparation ni désunion impie, qu'il était un en chair et un en esprit. Ainsi,
I'enseignement des apobtres a uni Dieu et 'homme de maniere égale par le mystere de sa

42



Saint Jean Cassien le Romain

naissance corporelle, pour vous montrer que c'est le méme qui a tout réuni en lui sur la croix,
celui qu'il a annoncé comme I'image du Dieu invisible avant la création du monde.

Chapitre 8. La déclaration apostolique est soutenue par I'autorité divine

1. En effet, bien que cela ait été dit par I'apbtre, il s'agit néanmoins de I'enseignement du
Seigneur. Car, de méme que l'apOtre s'adressait aux chrétiens, de méme, dans IEvang|Ie le
Seigneur a parlé en son nom aux Juifs : «Mais maintenant vous cherchez a me faire mourir, moi
qui vous ai annoncé la vérité que j'ai entendue de Dieu. Car je ne suis pas venu de moi-méme,
mais il m'a envoyé» (Jn 8,40-42). |l proclame qu'il est indubitablement a la fois Dieu et homme. I
est homme parce qu'il préche qu'il est homme, Dieu parce qu'il affirme qu'il a été envoyé.

2. Car il doit étre avec celui de qui il est venu, et il est venu de celui de qui il a dit avoir été
envoyé. C'est aussi lorsqu'il répondit aux Juifs qui lui disaient : «Tu n'as pas encore cinquante
ans, et tu as vu Abraham ?» (Jn 8,57), avec des paroles parfaitement dignes de son immortalité et
de sa majesté : «En vérité, en vérité, je vous le dis, avant qu’Abraham f(t, je suis» (Jn 8,58). Je
vous le demande donc : a votre avis, de qui sont ces paroles ? Sans aucun doute, celles du
Christ. Et comment celui qui venait de naitre pouvait-il affirmer qu’il était avant Abraham ? Afin
que tous comprennent I'unité du Christ et de Dieu — précisément par la Parole de Dieu, avec
lagquelle il ne faisait qu’un, puisque tout ce que Dieu a dit en Christ, il 'avait déja assumé lui-
méme, dans toute I'unité de la Divinité. L'éternité du Christ selon sa divinité.

3. Pleinement conscient de son éternité, il répond maintenant aux Juifs dans sa chair avec
les mémes paroles qu’il avait adressées a Moise dans I’Esprit. Car il dit : «Avant qu’Abraham f(t,
je suis» (Jn 8,58). Mais a Moise : «Je suis celui qui suis» (Ex 3,14). Il proclama avec des paroles
merveilleuses et magnifiques I'éternité de la nature divine, car rien ne peut étre dit de Dieu plus
justement que son existence éternelle, puisqu'il n'a ni commencement dans le passé ni fin dans le
futur. C'est pourquoi cette expression exprime avec une clarté absolue la nature éternelle de Dieu,
puisqu'elle traduit précisément son éternité.

4. De plus, le Seigneur Jésus Christ lui-méme a démontré cette différence de langage
lorsqu'il a parlé d'Abraham en disant : «Avant qu'Abraham f(t, je suis.» D'Abraham, il a dit :
«Avant que j'existais», et de lui-méme : «Je suis» — car cela est temporaire, tandis que celui qui
est est éternel. Ainsi, il attribue le «fut» a la fragilité humaine et le «suis» a sa nature. Et le Christ,
qui, par le mystere de I'union de Dieu et de I'hnomme en lui-méme, a toujours existé, a parlé du fait
qu'il existait déja auparavant.

Chapitre 9. Les figures du Christ dans I'Ancien Testament

1. Lorsque I'ap6tre voulut clarifier et révéler cela a tous, il parla ainsi : Jésus, aprés avoir
délivré le peuple du pays d'Egypte, fit périr ceux qui ne croyaient pas (Jude 5). Mais aussi en un
autre lieu : «<Ne tentons pas le Christ, dit-il, comme certains d'entre eux furent tentés et périrent
par les serpents» (I Cor 10,9). De méme, Pierre, le chef des apoétres : «Pourquoi donc tentez-vous
maintenant Dieu, en voulant mettre sur le cou des disciples un joug que ni nos peres ni nous
n'avons pu porter ? Mais nous croyons que c'est par la grace du Seigneur Jésus Christ que nous
serons sauvés, comme eux» (Ac 15,1 0—1,1).

2. Le peuple de Dievu, libéré d'Egypte et conduit a pied sur la terre ferme a travers de
vastes eaux [et préservé dans le désert, il ne connaissait que Dieu seul, selon ces paroles :
«L’Eternel seul le conduisait, et aucun dieu étranger n’était avec lui» (Dt 32 ,12). Ainsi, I'apbtre
proclame, avec tant de témoignages évidents, que le peuple juif a été libéré d’Egypte par Jésus et
que le Christ a ensuite été tenté par les Juifs dans le désert, lorsqu’il dit : «<Ne tentons pas le
Christ, comme quelques-uns d’entre eux I'ont été et ont péri par les serpents» (I Cor 10,9). De
plus, au sujet de tous les saints qui vivaient sous la loi de I’Ancien Testament, le bienheureux
apotre Pierre rapporte qu’ils sont sauvés par la grace de notre Seigneur Jésus Christ.

3. Allez donc-vous-en, fuyez d’ici, si vous le pouvez, qui que vous soyez — vous qui, fous
de vos levres furieuses et de votre ame blasphématoire, pensez gu’il n’y a aucune différence entre
Adam et le Christ, et qui niez aussi qu’il était Dieu aprés sa naissance de la Vierge. Démontrez
que vous pouvez également prouver qu'il n'était pas Dieu avant sa naissance corporelle. Car
I'Apbtre proclame que le peuple a été sauvé par Jésus du pays d' Egypte et que le Christ a été
tenté par les incrédules dans le désert, et que nos peéres, c'est-a-dire les patriarches et les
prophetes, ont été sauvés par la grace de notre Seigneur Jésus Christ — niez cela si vous le
pouvez. Je ne serai pas surpris si vous le faites, car cela reviendrait a nier ce que nous lisons tous
et a réfuter ce que nous croyons tous.

43



Saint Jean Cassien le Romain

4. Sachez donc, enfin, que déja alors, le Christ en Dieu a fait sortir le peuple d'Egypte, et
que le Christ en Dieu a été tenté par le peuple tentateur, et que le Christ en Dieu a sauvé tous les
justes par la grace de sa miséricorde, car par I'unité mystérieuse [de I'Incarnation], Dieu en Christ
et le Christ en Dieu sont passés [I'un dans |'autre], de sorte que ce que Dieu fait, le Christ le fait
aussi, et ce que le Christ a alors accompli, Dieu I'a aussi accompli. C’est pourquoi le prophete a
dit : «Vous n’aurez pas de nouveau dieu, et vous n’adorerez pas un dieu étranger» (Ps 80,10).
Dans le méme esprit, 'ap6tre a proclamé que le Christ était celui qui avait conduit le peuple
d’Israél hors d’Egypte et croyait sans aucun doute qu’il était né homme de la Vierge et que, par
'unité mystérieuse, il demeurait toujours en Dieu. Autrement, si vous ne le croyez pas, vous
croyez soit avec les hérétiques que le Christ n’est pas Dieu, soit vous contredisez le prophéte qui
affirme qu’il est un nouveau dieu.

5. Mais cela est loin du peuple catholique de Dieu, car, comme on I'a vu, cela contredit le
prophete ou rejoint les hérétiques; et peut-étre ce peuple, qui devrait étre béni, comme on I’a dit,
est-il sujet a une malédiction s’il place son espérance en ’hnomme. Car celui qui déclare que notre
Seigneur Jésus Christ n’était qu’un homme a sa naissance est doublement sujet a une
malédiction, qu’il croie en lui ou non. Car si quelgu'un croit, maudit soit celui qui se confie en
I'homme (Jér 17,5). Mais s'il ne croit pas, il est encore maudit, car, bien qu'il ne croie pas en
I'homme, il renie Dieu.

Chapitre 10. Explique ce que signifie confesser et ce que signifie renier le Christ.

1. Jean, le disciple bien-aimé de Dieu, lorsque le Seigneur lui révéla cela, le prédit
précisément et dit de lui-méme ce qu'il avait également dit de lui-méme : «Tout esprit, dit-il, qui
confesse que Jésus est venu en chair est de Dieu, et quiconque renie Jésus n'est pas de Dieu,
mais de I'Antichrist, dont vous avez entendu dire qu'il vient, et qui maintenant est dans le monde»
(1 Jn 4,2-3). O I'amour merveilleux et exceptionnel de Dieu, qui, tel le médecin le plus prudent et le
plus expérimenté, a prévu d'avance les maladies qui allaient frapper son Egl|se ! Et lorsqu'll
annonca la maladie a I'avance, Il en donna également le remede, tiré de cette méme prédiction,
afin que tous, voyant la maladie approcher, fuient aussi loin que possible de ce qu'ils savaient
menacgant.

2. Car ainsi dit saint Jean : «Quiconque divise Jésus n’est pas de Dieu, mais de
I’Antichrist» (I Jn 4,2). LUadmets-tu, hérétique ? Reconnais-tu que cela est dit ouvertement et
clairement a ton sujet ? Car nul ne divise Jésus, si ce n’est celui qui ne le confesse pas comme
Dieu. Car toute la foi et la confession de I'Eglise consistent & reconnaitre Jésus comme le vrai
Dieu. Et qui peut diviser son culte et sa confession, sinon celui qui renie en lui tout ce que nous
vénérons tous ? C’est pourquoi, prenez garde je vous en prie prenez garde que personne ne
vous appelle Antéchrist. Pensez-vous que je calomnie ou que je diffame ? Mais ce qui est dit ne
vient pas de moi, ainsi dit 'Evangéliste : «Quiconque divise Jésus n’est pas de Dieu, mais de
I’Antichrist» (I Jn 4,2).

3. Si vous ne séparez pas le Christ et ne reniez pas Dieu, alors personne ne peut vous
appeler Antéchrist. Si vous le reniez, pourquoi accuser celui qui vous appelle Antéchrist ? Vous le
reniez, mais vous le dites vous-méme. Voulez-vous savoir si ¢'est vrai ? Dites-moi : quand Jésus
est né de la Vierge, pensez-vous qu'il était homme ou Dieu ? S'il était Dieu, alors vous le séparez
assurément et vous niez qu'en lui I'union de I'humanité a la divinité. S'il était homme, alors vous le
séparez assurément et vous blasphémez en disant qu'un homme ordinaire est né.

4. Si vous croyez peut-étre ne pas séparer Jésus, mais que vous le niez en méme temps
comme Dieu, alors vous le séparez assurément, méme si vous ne niez pas que I'homme soit né
avec Dieu. Mais peut-étre souhaiteriez-vous que cela soit démontré plus clairement dans les deux
exemples. Les manichéens sont hors de ' Egllse parce qu'ils affirment que Jésus était seulement
Dieu, tandis que les ébionites sont hors de I'Eglise parce qu'il n'était qu'un homme. Car les deux
enseignements nient et divisent Jésus : I'un le considere seulement comme un homme, |'autre
seulement comme Dieu. Bien que leurs opinions puissent étre opposées, ces oppositions sont en
elles-mémes impies. Et s'il est possible de déterminer la différence de gravité entre les deux
maux, alors votre blaspheme, qui affirme que Jésus n'était qu'un homme, est pire que celui qui
affirme qu'il n'était que Dieu. Car, bien que les deux affirmations soient mauvaises, il est plus
grave de priver le Seigneur de ce qui est divin que de ce qui est humain.

La foi catholique et la Vraie
5. Par conséquent, la foi catholique et la vraie foi consiste a croire que le Seigneur Jésus
Christ est a la fois Dieu et homme, et a la fois homme et Dieu. Quiconque divise Jésus n'est pas

44



Saint Jean Cassien le Romain

de Dieu (I Jn 4,2). Le diviser, c'est tenter de rompre |'unité en Jésus, de diviser ce qui est
indivisible. Qu'est-ce qui est uni et indivisible en Jésus ? L'homme et Dieu, bien sdr. Ainsi, diviser
Jésus, c'est le séparer et le déchirer. Autrement, si vous ne l'aviez pas déchiré et divisé, vous ne
I'auriez pas séparé. Mais si vous I’avez divisé et déchiré, vous I'avez assurément séparé.®2

Chapitre 11. L'Incarnation du Seigneur prouve indiscutablement la divinité du Christ

Exégese de Mt 19,6

1. C’est pourquoi, a tous ceux qui proférent des blasphemes et des insensés a ce sujet, le
Seigneur Jésus lui-méme déclare et témoigne de ce qu’il a dit aux pharisiens : «Que I’'homme ne
sépare pas ce que Dieu a uni» (Mt 19,6). Et bien que, comme nous le voyons, Dieu ait dit cela en
réponse a une autre question, la profondeur de sa sagesse reléve ici davantage du spirituel que
du physique, lorsqu’elle souhaite examiner non seulement cette question, mais aussi une
question bien plus importante. Car les Juifs de cette époque croyaient, comme vous |'enseignez,
que Jésus n'était qu'un homme sans Dieu. Et lorsque le Seigneur fut interrogé sur la dissolution
du mariage, il n'enseigna pas seulement a ce sujet, mais aussi sur d'autres choses. Et bien qu'il
s'intéressat aux aspects les moins importants, il répondit néanmoins aux plus essentiels, disant :
«Que I'homme ne sépare pas ce que Dieu a uni» (Mt 19,6). Autrement dit : «<Ne séparez pas ce
que Dieu a uni en lui-méme, et que la méchanceté humaine ne sépare pas ce que la majesté
divine unit en elle-méme.»

2. Si vous souhaitez en étre pleinement convaincu, écoutez I'apbtre expliquer les mémes
enseignements que ceux du Sauveur. Car lui, en tant qu’enseignant envoyé par Dieu pour
permettre a ses auditeurs les plus faibles de comprendre, expliquait précisément ce que Dieu
avait proclamé en secret. Lorsqu’il traita de I'union charnelle, su1et sur lequel le Sauveur fut
interrogé dans I’Evangile, il developpa le sujet en reprenant les mémes témoignages que ceux de
I’Ancien Testament, démontrant ainsi qu il exercgait la méme autorité. De plus pour que rien ne
paralsse incomplet, il ajouta a cette union charnelle le nom de I’épouse et de I epoux qgu’il appelle
a s’aimer I'un I'autre, et décréta : «Maris, aimez vos femmes, comme Christ a aimé I'Eglise» (Eph
5,25). Et encore : «<De méme, les maris doivent aimer leurs femmes comme leurs propres corps;
celui qui aime sa femme s’aime lui-méme.» Car jamais personne n’a hai sa propre chair; au
contraire, il la nourrit et I'entretient, comme le Christ le fait pour I’ Eglise, parce que nous sommes
membres de son corps (Eph 5,28-30).

Voici un grand mystere (Eph 5,32).

3. Vous voyez comment, en ajoutant aux noms de mari et de femme [les noms] du Christ
et de I'Eglise, il nous fait passer de I’écoute charnelle & la compréhension spirituelle. Car, aprés
avoir dit tout cela, il ajouta ces temmgnages que le Seigneur a utilisés dans I'Evangile, disant :
C’est pourquoi ’'homme quittera son pére et sa mere et s’attachera a sa femme, et les deux
deviendront une seule chair (Mt 19,5). Et apres cela, comme d’une voix forte, il proclame
solennellement : Voila un grand mystere (Eph 5,32). Il élimine et rejette complétement la
compréhension charnelle, affirmant qu’il s’agit d’'un mystere entierement divin. Et qu'a-t-il ajouté
ensuite ? Je parle en rapport avec le Christ et I'Eglise (Eph 5,32). Lorsqu'il a dit que c ‘est un grand
mystére, il n'a pas dit qu'il s'agissait d'une explication de ce mystere. Mais quoi ? Je parle en
rapport avec le Christ et I Egllse (Eph 5 32) Il faut le dire : c'est un grand mystere, mais en rapport
avec le Christ et I'Eglise, c'est-a-dire, puisqu'il est pOSSIble qu'a I'neure actuelle tous ne soient
pas capables de le comprendre, ils pourront au moins comprendre ce qui, néanmoins, ne le
contredit ni n'en différe, car tous deux sont en Christ. Mais puisqu'ils ne peuvent pas comprendre
le plus profond, qu'au moins ils comprennent le plus simple, et lorsqu'ils commenceront a
comprendre |'évident, ils pourront parvenir au plus élevé, et, reconnaissant maintenant le clair, ils
atteindront ensuite le plus profond.

Chapitre 12. Révele plus en détail le mystere signifié par les noms de mari et de femme

1. Quel est donc ce grand mystere signifié par les noms de mari et de femme ?
Interrogeons I'apbtre lui-méme, qui enseigne ailleurs la méme chose, en utilisant les mémes
termes : «Et, sans conteste, le mystére de la piété est grand : Dieu a été manifesté en chair, justifié
par I’Esprit, vu des anges, préché parmi les paiens, cru dans le monde, élevé dans la gloire» (I Tim
3,16). Quel est donc ce grand mystere sinon une manifestation dans la chair ? Assurément, que
Dieu est né dans la chair, qu’il a été manifesté dans le corps, qu’il s’est manifesté publiquement
dans la chair et qu’il est monté publiquement dans la gloire.

45



Saint Jean Cassien le Romain

2. Voici donc le grand mystere lorsqu'il dit lui-méme : «C'est pourquoi I'homme quittera
son pere et sa mere et s'attachera a sa femme, et les deux deviendront une seule chair» (Mt 19,5).
Ces deux, en une seule chair, sont donc, bien sir, Dieu et I'ame. Car dans cette unique chair
humaine unie a Dieu, Dieu et I'dme sont présents, selon les paroles du Seigneur lui-méme :
«Personne ne me prend la vie, mais je la donne de moi-méme. J'ai le pouvoir de la donner, et j'ai
le pouvoir de la reprendre» (Jn 10,18).

3. Ainsi, vous voyez maintenant trois éléments en cela : Dieu, la chair et I'ame : Dieu qui
parle, la chair par laquelle il parle, I'ame par laquelle il parle. C'est pourquoi le prophéte dit de
I'homme : «Ce n'est pas un frere qui délivrera, mais I'homme» (Ps 49,8). Mais il est dit de lui : «l
est monté la ou il était auparavant» (Jn 6,62), et nous lisons a son sujet : «Personne n’est monté
au ciel, si ce n’est celui qui est descendu du ciel, le Fils de ’lhomme qui est au ciel» (Jn 3,13).
C’est pourquoi je dis : «L’homme quittera son pere et sa mere, c’est-a-dire Dieu, de qui il est né,
et Jérusalem, qui est la mere de nous tous» (Gal 4,26), et s’attachera a la chair humaine, comme a
sa femme.

4. C’est pourquoi il parle clairement du péere : «<L’homme quittera son pére.» Quant a la
meére, il ne dit pas «sa», mais utilise seulement le mot «mére», car elle n’est pas seulement sa
mere, mais aussi celle de tous les croyants, c’est-a-dire de nous tous. Et il sera uni a son épouse,
car, de méme que I’époux et I'’épouse ne forment qu’un seul corps, ainsi la Majesté divine et la
chair humaine [en Christ] sont une et deux, c’est-a-dire Dieu et I'ame en une seule chair. Car, de
méme que Dieu habite en la chair, ainsi I'ame habite aussi avec Dieu.

5. C’est donc un grand mystere que d’explorer ce a qu0| I’admiration de I'aptre nous
appelle et qui suscite 'approbation de la Divinité, et cela, bien sir, concerne le Christ et I’ Eglise,
comme il le dit lui-méme : «Je parle du Christ et de I'Eglise» (Eph 5,32). Car la chair de I'Eglise est
la chair du Christ, et dans la chair du Christ habitent Dieu et I’ame, et il en est de méme en Christ
et dans I’ Egllse car, comme nous le croyons, le méme mystere est en Christ que celui que la foi
porte aussi en I'Eglise. (323)

Chapitre 13. Comment les patriarches de I’Antiquité ont aspiré a voir la manifestation de ce
mystére

1. Ce mystere fut donc révélé dans la chair, manifesté au monde, préché parmi les nations
(I Tim 3,16), et nombre de saints de I'antiquité désiraient voir dans la chair ce qu’ils pressentaient
dans I’'Esprit. Le Seigneur dit : «En vérité, je vous le dis, beaucoup de prophetes et de justes ont
désiré voir ce que vous voyez, et ne I'ont pas vu, entendre ce que vous entendez, et ne I'ont pas
entendu» (Mt 13,17). Le prophete Isaie dit aussi : «Oh ! si seulement, Seigneur, tu déchirais les
cieux et descendais !» (Is 64,1). David dit également : «Seigneur, incline les cieux et descends !»
(Ps 144,5). Moise dit aussi : «Révele-toi a moi, afin que je te voie clairement» (Ex 33,13).

2. Nul ne s'est jamais approché de Dieu parlant du haut des nuages et de la présence de
sa majesté autant que Moise, qui recut la Loi. Et si nul n'a jamais vu Dieu d'aussi pres que Moise,
pourquoi demanda-t-il une vision plus claire, disant : «Révele-toi a moi, afin que je te voie
clairement» (Ex33,13) ? C'est précisément parce qu'il priait pour que se réalise ce dont |'apétre
avait parlé dans ces mémes paroles : que le Seigneur se révele ouvertement en chair et en os,
qu'il monte clairement dans la gloire et, enfin, que les saints voient de leurs yeux de chair tout ce
qu'ils avaient entrevu par leur vision spirituelle.

Chapitre 14. Réfutation de I’enseignement impie et blasphématoire des hérétiques, qui
prétendaient que Dieu demeurait et parlait en Christ comme dans un instrument ou une statue.

1. Si donc, comme le prétend I’hérétique, Dieu était dans le Seigneur Jésus Christ comme
dans une statue ou un instrument — c’est-a-dire s’il demeurait comme dans un homme et parlait
comme par un homme - alors Dieu n’aurait pas demeuré en lui-méme, ni parlé dans son propre
corps. Or, il a déja demeuré ainsi dans les saints et parlé par leur intermédiaire. Et en ces hommes
dont j’ai parlé plus haut, qui ont prié pour sa venue, il a demeuré et parlé.

La présence de Dieu en Christ et dans les saints

2. Pourquoi leur a-t-il été nécessaire de demander tout ce qu’ils possédaient et de lutter
pour ce qu’ils avaient déja recu ? Pourquoi désiraient-ils voir de leurs yeux ce gu’ils chérissaient
dans leur cceur ? Il est donc bien préférable de posséder cette méme chose en soi plutét que de
la voir hors de soi. Ou si Dieu demeurait en Christ, comme en tous les saints, pourquoi tous les
saints désiraient-ils voir Christ plus qu'eux-mémes ? Et s'ils désiraient voir en Jésus Christ ce

46



Saint Jean Cassien le Romain

qu'ils avaient en eux, pourquoi ne préféraient-ils plus le voir en eux-mémes, mais désiraient-ils le
voir en un autre ? Mais tu es dans I'erreur, misérable insensé, car tu ne comprends ni ce qu'ils
disent ni ce qu'ils affirment (I Tim 1,7). Car tous les prophetes et tous les saints ont recu de Dieu
une part du saint Esprit, selon leur capacité a la recevoir. En Christ habitait et habite
corporellement toute la plénitude de la divinité (Col 2,9). C'est pourquoi ils sont tous loin de sa
plénitude et n'en recoivent qu'une part, dont I'accomplissement est le don de Christ; car ils
seraient tous vides s'il n'était pas lui-méme la plénitude pour tous.

Chapitre 15. Ce que contenaient les priéres des saints pour la venue du Messie, ou comment ils
la désiraient

1. Ainsi, tous les saints désiraient cela et priaient pour cela, ils avaient soif de le voir de
leurs propres yeux autant qu'ils I'attendaient de leur ame et de leur esprit. Ainsi dit le prophete
Isaie : «Oh ! si tu déchirais les cieux et que tu descendais !» (Is 64,1). Mais Habacuc proclame
également le méme désir : «Quand le temps sera venu, montre ton ceuvre, et en son temps,
manifeste ta venue : Dieu de Téman ou autrement : Dieu du sud) vient» (Hab 3,2-3). De méme,
David : «Dieu vient clairement» (Ps 49,3). Et encore : «Celui qui siege entre les chérubins, montre-
toi» (Ps 50,3, cf. Ps 80,2). Certains ont prédit sa venue, qu'il a révélée au monde, D’autres priaient
pour cela.

D’autres encore — différents d’apparence mais unis par le sentiment — comprenaient, bien
sUr, dans une certaine mesure, 'ampleur de leur demande : que Dieu, qui demeure en Dieu, qui
réside dans la forme (Phil. 2,6) et le sein de Dieu (Jn 1,18), se dépouille de lui-méme, prenne la
condition de serviteur et s’humilie (Phil. 2,6-8), jusqu’a endurer toutes les souffrances et les
humiliations les plus cruelles, étre puni pour ses bonnes ceuvres et — chose insupportable et
honteuse — accepter la mort des mains mémes de ceux pour qui il était venu mourir. Tous les
saints, comprenant donc cela dans une certaine mesure - je dis «dans une certaine mesure» car |l
est impossible a quiconque de le comprendre pleinement —, priaient d’une seule voix, comme
dans un chant harmonieux, pour la venue de Dieu. lls savaient assurément qu'en Lui résidait
I'espérance de tous les hommes et le salut de tous, car nul ne peut libérer les captifs s'il n'est
libre de ses chaines, et nul ne peut sauver les pécheurs s'il n'est libre du péché, puisque nul ne
peut libérer quiconque de quoi que ce soit s'il n'est lui-méme libre de ce dont il libére autrui. C'est
pourquoi, la mort ayant vaincu tous, tous aspiraient a la vie et, mourant en Adam, ils désiraient
vivre en Christ. Et quel que soit le nombre de saints, d'élus et d'amis de Dieu, nul ne saurait étre
sauvé par lui-méme s'il n'est sauvé par la venue et la rédemption du Seigneur.

47



Saint Jean Cassien le Romain

Livre VI

Chapitre 1. Démontre I'immensité de la puissance divine a travers le miracle de la multiplication
des pains (cing pains d'orge et deux poissons).

1. Nous lisons dans I'Evangile comment I'innombrable multitude du peuple de Dieu fut
nourrie de cinqg pains, offerts sur I'ordre du Seigneur (voir Mt 14,17-21; Luc 9,13-17; Jn 6,9-14).
Cependant, la maniére dont cela s'est accompli reste insaisissable. Telle est la puissance de
I'autorité divine que, bien que nous ayons connaissance de cet acte, nous ne pouvons néanmoins
en comprendre la maniere. Car, premiérement, qui aurait pu comprendre comment un si petit
nombre de pains aurait pu suffire — sans parler de manger et de rassasier, ou méme de partager
et d’offrir — car il y avait bien plus de personnes que de pains eux-mémes, et encore plus de
rangées de personnes que de morceaux de tous les pains ?

2. C’est pourquoi I'abondance de nourriture fut créée par la parole du Seigneur. La
création se multiplia lors de "'accomplissement [du miracle]. Et bien que ce qui était visible [était
auparavant peu important], ce qui fut distribué devint innombrable. Il n’y a donc pas lieu ici de
conjecture, d’estimation humaine ou de considération. 55 La seule chose qui convienne a I'esprit
des fidéles et des sages en cette matiere est de comprendre que rien n’est impossible a Dieu,
quelles que soient la grandeur ou I'innombrabilité des choses qui viennent de lui, méme s’ils ne
les comprennent pas par leur raison. Nous reviendrons plus tard sur ces actes ineffables de la
puissance divine, dans la mesure nécessaire, car ils correspondent pleinement au miracle
indicible de la sainte naissance [du Christ].

Chapitre 2. L'auteur applique a son ceuvre le mystére de ce nombre septuple : les cing pains et
les deux poissons.

1. Puisque nous avons évogqué les cing pains, il me semble pertinent de les comparer aux cinq
livres que nous avons déja compilés. Car, égaux en nombre, ils ne different pas par leur nature.
De méme que ces [pains] étaient de I'orge (voir Jn 6,9), de méme ces [livres], pour autant que
notre compréhension le permet, peuvent étre appelés orge, car, enrichis de témoignages sacrés,
ils recelent des remédes sous des apparences modestes. lls ne different pas non plus des pains
en ce que, tout comme ceux-ci, d'apparence modeste, sont devenus abondants par la grace
divine, de méme ceux-ci, modestes selon nos capacités, sont précieux par la grace du mélange
sacré, et bien que notre langage révele la faible valeur de I'orge, ils ont en eux-mémes, par le
témoignage du Seigneur, la saveur du pain vivant (Jn 6,51).

2. Il demeure que, suivant I'exemple des pains, grace a la miséricorde divine, ces livres
fourniront a d'innombrables personnes des pains de semence guérisseurs, et tout comme ceux-ci
ont fortifié ceux qui les ont mangés, de méme ceux-ci apporteront la santé spirituelle a ceux qui
les liront. Car le Seigneur, de qui proviennent ce don, ainsi que ce pain, et qui n'a pas permis que
le peuple, rassasié de cette nourriture, s'épuise en chemin, est aussi puissant par la pour ne pas
permettre qu'il s'égare [de la vraie foi].

Priere de saint Jean Cassien sur son ceuvre

3. Or, de méme que, lorsque la nourriture était rare, mais que, par sa grande miséricorde,
le peuple de Dieu, innombrable, fut rassasié, deux poissons furent ajoutés aux cing pains, comme
il est dit, de méme il nous convient, a nous qui désirons nourrir spirituellement tous ceux qui
cherchent Dieu, d'ajouter a ces cing livres précédents, comme a cinq pains, deux petits livres
supplémentaires, comme a deux poissons. Nous te prions, Seigneur, et te demandons, ayant
entendu le zéle de notre labeur et de notre désir, de rendre efficace notre pieuse entreprise.
Puisque, par notre obéissance et notre amour, nous désirons égaler le nombre de livres au
nombre de palns et de poissons, daigne leur transmettre la bénédiction qui leur a été accordée.
Et, ayant marqué notre modeste ceuvre du nombre 58, symbole de I Evanglle remplis ce hombre
du fruit de I Evangile et offre-le comme nourriture sainte et guérissante a tout le peuple de ton
Eglise, sans distinction d’age ni de sexe (cf. Mt 14 21)

4. Et si certains [chrétiens], déja empoisonnés par le souffle nauséabond de ce serpent
venimeux, sont dans un état de désordre de I'ame et de I'esprit, sujets a une maladie contagieuse
dans leurs veines affaiblies, accorde-leur a tous la force d'une raison saine, accorde-leur une
parfaite sobriété de foi. [Et ainsi,] accordant a tous, par la guérison bienfaisante de ta miséricorde
écrite dans cette ceuvre, a l'image de la nourriture que Tu as parfaitement sanctifiée dans

48



Saint Jean Cassien le Romain

I'Evangile, de méme que par cette nourriture Tu as fortifié I'affamé, ordonne aussi aux malades
d'étre guéris par elle.

Chapitre 3. Réfutation de I'Adversaire par le témoignage du symbole d'Antioche

1. Par conséquent, puisque, comme je le crois, dans tous les livres précédents nous avons
déja répondu a I'hérétique qui renie Dieu®® par la puissance des témoignages divins, nous allons
maintenant aborder la foi et la signification du Symbole d'Antioche. Puisqu'il a lui-méme été
baptisé et est né de nouveau dans cette [foi], il doit étre convaincu par sa propre confession et,
pour ainsi dire, renversé par ses propres armes, car tel est I'ordre, que celui qui a déja été réfuté
par les témoignages sacrés, pour ainsi dire, soit aussi réfuté par lui-méme. Car lorsqu'il se sera
clairement convaincu lui-méme, il ne sera plus nécessaire de porter d'autres accusations contre
lui.

Symbole d'Antioche

2. Voici donc le texte et la foi du Symbole d'Antioche : «Je crois en un seul vrai Dieu, le
Pere tout-puissant, Créateur de toutes les créatures visibles et invisibles; en notre Seigneur Jésus
Christ, son Fils unique et premier-né de toute la création, engendré de lui avant tous les siecles et
non créé, vrai Dieu de vrai Dieu, consubstantiel au Pére, par qui les siecles ont été constitués et
toutes choses ont été faites. Il est venu pour nous, il est né de la Vierge Marie, il a été crucifié
sous Ponce Pilate et enseveli. Le troisiéme jour, il est ressuscité, conformément aux Ecritures, et il
est monté au ciel. Il reviendra juger les vivants et les morts.» Et ainsi de suite. Je voudrais savoir
laquelle de ces autorités vous préférez suivre dans le Symbole, qui proclame la foi de toutes les
Eglises : I'autorité humaine ou celle de Dieu ?

3. Cependant, je ne vous traiterai pas avec une telle rigueur et une telle dureté que je vous
laisserai la possibilité de n'en choisir qu'un seul et, apres en avoir admis un, de nier I'autre, car
j'admets et reconnais les deux. Mais que dis-je ? Admettre ? Méme si vous ne le voulez pas, je
vous pousse a accepter les deux. Car, si vous le souhaitez, vous devez librement comprendre que
les deux sont présents dans le Credo. Si vous ne le voulez pas, vous y serez contraints. Car le
«symbole» tire son nom d'«union». Ce que I'on appelle ... en grec se dit collatio (union) en latin. Et
«union» parce que la foi de toute la loi catholique, rassemblée par les apotres du Seigneur, qui
constitue une richesse incommensurable, dispersés dans tout le corps des livres divins, — tout
cela est rassemblé dans le Symbole avec une parfaite concision, selon I'apbtre qui a dit : Il
acheve la matiere et décide promptement en justice, le Seigneur prononcera un bref discours sur
la terre (Rom 9,28).

La signification du Credo

4. Ainsi, voici la «breve homélie» que le Seigneur a créée, c’est-a-dire en combinant la foi
de ses deux Testaments en quelques mots, en encapsulant le sens de toute I'Ecriture dans une
breve homélie, en composant la sienne a partir de la sienne, et en réalisant la force de toute la loi
avec la plus grande concision. Bien sir, comme un pere tres tendre, il a ainsi pris soin de la
négligence ou de l'inexpérience de certains de ses fils, afin que tout esprit simple et ignorant
puisse facilement saisir ce qui peut étre facilement retenu par la mémoire.

Chapitre 4. Démontre que le Credo possede a la fois I'autorité divine et humaine

1. Vous voyez donc que le Credo contient I'autorité de Dieu : «Le Seigneur fera une breve
déclaration sur la terre» (Rom 9,28). Mais peut-étre recherchez-vous I'autorité humaine. Elle ne fait
pas défaut, car Dieu a agi par l'intermédiaire d'hommes. De méme qu'il a compilé I'immense
richesse des Saintes Ecritures par les patriarches et surtout par ses prophetes, de méme il a
établi le Credo par ses apotres et ses évéques. Et ce qu'il a auparavant diffusé par les siens
comme un trésor riche et abondant (329), il le résume maintenant par les siens avec la plus
grande concision. Ainsi, le Credo, compilé par les apotres de Dieu a partir des saintes Ecritures,
contient tout. Et quant a l'autorité, le Credo contient en lui tout ce qui est humain et tout ce qui
est divin. Mais méme ce qui est fait par les hommes doit aussi étre reconnu comme divin, car
I'ceuvre doit étre attribuée non pas tant a ceux par qui elle a été faite, mais a Celui qui I'a faite.

2. Ainsi, le Credo déclare : «Je crois en un seul vrai Dieu, le Pére tout-puissant, Créateur
de toutes les créatures visibles et invisibles, et en notre Seigneur Jésus Christ, son Fils seul
engendré, premier-né de toute la création, né de lui avant tous les siecles et non créé, vrai Dieu
de vrai Dieu, consubstantiel au Pere, par qui les siecles ont été institués et toutes choses créées.

49



Saint Jean Cassien le Romain

Il est venu pour nous, il est né de la Vierge Marie, il a été crucifié sous Ponce Pilate et enseveli. Le
troisiéme jour, il est ressuscité des morts, conformément aux Ecritures, et il est monté au ciel. Il
reviendra juger les vivants et les morts.»

Chapitre 5. Il présente les arguments les plus convaincants contre |'adversaire et montre qu'il faut
s'attacher fermement a la foi regue de ses prédécesseurs.

1. Si vous étiez un adepte de I'hérésie arienne ou sabellienne, et que je n'utilisais pas votre
propre Credo contre vous, je vous convaincrais par |'autorité des témoignages sacrés, je vous
convaincrais par la voix méme de la Loi, et enfin, je vous convaincrais par la vérité du Credo
reconnu dans le monde entier. Je vous dirais, méme si vous étiez dépourvu de connaissance et
de compréhension, qu'il convient au moins de suivre I'unanimité du genre humain, et que la
corruption de quelques hommes pervers ne doit pas étre plus importante que la foi de toutes les
Eglises. C'est la foi fondée par le Christ et transmise par les apoétres, et elle ne doit étre
considérée que comme la voix ou la volonté de Dieu, car elle porte en elle la voix et la pensée de
Dieu.

2. Et enfin, que diriez-vous si je vous traitais de cette maniere ? Comment répondriez-
vous ? N'est-ce pas ceci ? Que vous n'avez pas recu une telle formation, un tel enseignement;
que vos parents, vos enseignants et vos instructeurs vous ont transmis autre chose. Que vous
n'avez entendu cela ni a I'assemblée lors des discussions sur les enseignements de vos péres, ni
dans I'église de votre confession; enfin, que le texte et I'enseignement du Credo lui-méme,
transmis et inculqué en vous, contiennent autre chose. Que vous avez été baptisés dans ce
Credo, que vous étes nés de nouveau en lui. Vous diriez que vous avez l'intention de vous en tenir
a ce que vous avez regu et de vivre dans la foi dans laquelle, comme on vous I'a enseigné, vous
étes nés de nouveau. N'étes-vous pas d'accord qu'en disant cela, vous érigez un bouclier des
plus puissants précisément contre la vérité ?

3. Et en effet, ce serait une bonne défense en tout cas, aussi mauvaise soit-elle, offrant
une justification raisonnable a lI'erreur, si seulement l|'erreur n'était pas accompagnée
d'obstination. Car si vous étiez restés attachés a ce que vous avez regu des l'enfance, vous
auriez davantage besoin d'étre corrigés de votre erreur actuelle que d'étre séverement punis pour
votre erreur passée. Mais maintenant, puisque vous étes né dans une ville catholique, instruit
dans la foi catholique, régénéré par le baptéme catholique, puis-je vous considérer comme arien
ou sabellien ?

4. Ah ! si seulement vous I'étiez | Je m’affligerais moins pour celui qui est né dans la
souillure que pour celui qui s’est éloigné du bien; moins pour celui qui n’avait pas la foi que pour
celui qui I'a perdue; moins pour un vieil herethue que pour celui qui s’est de nouveau éloigné de
la foi; car alors vous feriez moins honte et moins de mal a toute I’ Egllse enfin, vous causeriez
moins de chagrin et votre exemple serait moins dangereux, si vous pouviez tenter I'Eglise comme
un laic et non comme un évéque. Ainsi, comme je I'ai dit plus haut, si vous étiez un adepte du
sabellianisme, de I'arianisme ou de toute autre hérésie, vous voudriez vous cacher derriere
I’exemple de vos parents, I’enseignement de vos maitres, la communauté de votre peuple, la foi
de votre Credo. Le danger de la tentation de tomber dans I’hérésie

5. Je ne te demande rien d'inconvenant ni de pénible, 6 hérétique Né dans la foi
catholique, agis comme tu l'aurais fait pour une foi pervertie. Attache-toi a I'instruction de tes
parents, attache-toi a la foi de I'Eglise, attache-toi & la vérité du Credo, attache-toi au Baptéme
salvatrice. Mais quel monstre, quelle difformité, est en toi ? Tu ne fais pas pour toi-méme ce que
d'autres ont fait, méme par erreur.

Mais nous nous sommes trop éloignés par amour pour notre ville sceur, suivant le courant
de la douleur, comme un vent puissant, et, emportés par ce courant, nous nous sommes éloignés
du droit chemin.

Chapitre 6. L’appelant de nouveau a confesser le Credo d’Antioche

1. Ainsi, 6 hérétique, le Credo, dont nous avons donné le texte plus haut, bien qu’il
appartlenne a toutes les Eglises (car la foi est commune a tous) appartient tout particulierement a
la vile et a I’ EgI|se d’Antioche, c’est-a-dire a celle ou tu es né, instruit et renaissant. La foi de ce
Credo t’a conduit a la source de la vie, a la renaissance du salut, a la grace de I’Eucharistie, a la
communion avec le Seigneur. Et plus encore — quelle douleur si profonde et si douloureuse ! —
jusqu’au devoir du ministere, a I’élévation du sacerdoce, a la dignité d’évéque. Toi, dans ton

50



Saint Jean Cassien le Romain

aveuglement misérable, consideres-tu cela comme quelque chose de simple et d’insignifiant ? Ne
vois-tu pas ce que tu as fait, dans quel abime tu t’es plongé ?

2. Ayant perdu la foi du Credo, vous avez perdu tout ce que vous étiez, car les sacrements
du sacerdoce et votre salut reposaient sur la vérité du Credo. Croyez-vous ne renier que le
Credo ? Mais je dis que vous vous étes reniés vous-mémes. Peut-étre ne pensez-vous pas vous
renier. Considérez le texte du Credo. Si vous dites la méme chose qu’auparavant, vous n’étes pas
passible de condamnation; mais si vous dites beaucoup de choses différentes et contraires, alors
il n’est plus nécessaire que je vous reprenne, puisque vous vous étes condamnés vous-mémes.
Car si vous affirmez maintenant des choses autres que celles énoncées dans le Credo, et autres
que celles que vous disiez auparavant, il ne vous reste plus qu’a imputer votre condamnation a
vous-méme, lorsque vous voyez que le jugement de tous a votre égard est le méme que le votre.

3. Le Credo dit : «Je crois en un seul vrai Dieu, le Pére tout-puissant, Créateur de toutes
les créatures visibles et invisibles, et en notre Seigneur Jésus Christ, son Fils unique et premier-né
de toute la création, né de lui avant tous les siecles et non créé.» Cela exige déja une réponse de
votre part : confessez-vous cela de Jésus Christ, le Fils de Dieu, ou le reniez-vous ? Si vous le
confessez, tout est juste. Sinon, comment pouvez-vous maintenant renier ce que vous avez vous-
méme confessé ? Choisissez donc ce que vous préférez, car il est nécessaire d'étre I'un des
deux. Ainsi, votre unique confession, si elle demeure, vous libérera. Mais si vous la reniez, elle
sera la premiére a vous condamner.

4. Car vous avez dit dans le Credo : «Je crois en notre Seigneur Jésus Christ, son Fils
unique et premier-né de toute la création.» Si le Seigneur Jésus Christ est le Fils unique et le
premier-né de toute la création, alors, selon votre propre confession, Il est incontestablement
Dieu. Car nul autre que le Fils seul engendré de Dieu n'est le premier-né de toute la création.
Comme le premier-né de toute la création, ainsi est aussi Dieu le Créateur de toutes choses.
Comment donc appelez-vous un simple homme, né d'une Vierge, celui que vous avez confessé
étre le Dieu éternel ?

5. Puis le Symbole parle : «Il a été engendré du Pere avant tous les siecles et n’a pas été
créé.» C’est vous qui avez proclamé ce Credo, c’est vous qui avez déclaré dans le Credo que
Jésus Christ a été engendré de Dieu le Pere avant tous les siecles et n’a pas été créé. Le Credo
dit-il vraiment quoi que ce soit de ces fantaisies dont vous raffolez maintenant ? Avez-vous
seulement tenu de tels propos vous-méme ? Ou est donc, je vous le demande, cette «statue», ou
est votre «instrument» ? Qu’il ne soit a personne d’autre qu’a vous. Ou est ce que vous jugez
nécessaire pour adorer non comme Dieu, mais comme I'image de Dieu, considérant le Seigneur
Jésus Christ comme une statue et faisant de lui un instrument du Seigneur de gloire, blasphémant
qu’il faille le révérer non pour lui-méme, mais pour celui qui, soi-disant, respire et chante en lui ?

6. Vous avez dit dans le Credo que le Seigneur Jésus Christ a été engendré du Pere avant
tous les siécles et non créé, ce qui est manifestement propre au Fils unique de Dieu, de sorte que
son origine n'est pas la création et qu'il ne peut étre appelé qu'engendré, et non créé, car il serait
contraire a I'essence méme de |'ceuvre et a la gloire [de Dieu] que le Créateur de toutes choses
soit considéré comme une création, et que le Faiseur de toutes choses commence de la méme
maniere que tout ce qui a son commencement en lui. C'est pourquoi il est dit qu'il est engendré et
non créé, puisque sa naissance est unique et non une création commune. Et puisqu'il est Dieu,
engendré de Dieu, il est absolument nécessaire que la divinité de I'Engendré possede toute la
puissance du Générateur.

Chapitre 7. Suite de I'argumentation tirée du Symbole d'Antioche

1. Le Symbole poursuit en disant : «Le vrai Dieu, né du vrai Dieu, consubstantiel au Pere,
par qui les siécles ont été formés et toutes choses créées.» Et aprés avoir dit tout cela, souvenez-
vous que vous l'avez dit au sujet du Seigneur Jésus Christ. Car vous lisez dans le Symbole que
vous croyez au Seigneur Jésus Christ, le Fils unique de Dieu et le premier-né de toute la création.
Et apres cela, il est dit aussi : «Le vrai Dieu, né du vrai Dieu, consubstantiel au Péere, par qui les
siecles ont été formés.» Comment se fait-il alors qu'un seul et méme Dieu soit a la fois Dieu et
non-Dieu, un seul et méme Dieu a la fois une statue, Dieu et un instrument ?

2. Cela ne convient pas, 6 hérétique, cela ne concorde en rien, cela n'est pas cohérent,
que vous appeliez le méme Dieu unique quand vous le souhaitez, et que vous le considériez
comme une création quand vous le souhaitez. Vous 'avez appelé le vrai Dieu dans le Credo, et
maintenant vous le qualifiez de simple homme. Comment concilier cela, comment expliquer
qu’une méme personne puisse étre a la fois la plus grande puissance et sujette a la faiblesse
ordinaire ? Comment expliquer gu’une méme personne puisse posséder la majesté supréme et

51



Saint Jean Cassien le Romain

étre sujette a la mortalité ordinaire ? Ces deux aspects ne sont pas réunis en un seul Seigneur, et
vous ne pouvez, apres I'avoir divisé entre celui qui est vénéré et celui qui est infame, I’lhonorer a
votre guise et le déshonorer a votre guise. Vous avez dit dans le Credo, lorsque vous avez regu le
sacrement du vrai salut : «[Je crois en] Jésus Christ, Seigneur, vrai Dieu né du vrai Dieu,
consubstantiel au Pere, Créateur des siécles, Créateur de toutes choses.»

3. O malheur ! Ou es-tu maintenant ? Ou est celui qui était alors ? Ou est cette foi, ou est
cette confession ? Tu as dégénéré en monstre et en abomination. Quelle folie, quelle démence t'a
perdu ? Tu as transformé Dieu, qui possede toute puissance et toute majesté, en matiere sans
ame et en créature insensible. Certes, ta foi a grandi avec le temps, avec I'age, avec les ordres
sacrés, tu es devenu pire en vieillard que tu ne I'étais enfant, pire en vétéran qu'en recrue, pire en
évéque qu'en novice, apres étre devenu enseignant, tu n'as méme pas commencé a étre disciple.

Chapitre 8. En quel sens est-il dit que le Christ est venu et est né de la Vierge ?

1. Mais considérons la suite. Ainsi le Symbole, disant : «Je crois au Seigneur Jésus Christ,
vrai Dieu de vrai Dieu, consubstantiel au Pére, par qui les siécles ont été formés et toutes choses
créées», ajoute immédiatement I'indissociable complément : «Qui est venu pour nous», dit-il, «et
qui est né de la Vierge Marie». Ainsi, Celui qui est vrai Dieu, consubstantiel au Pere, le Créateur
des siecles, le Faiseur de toutes choses — Lui, je le répete, est venu au monde et est né de la
Vierge Marie, précisément selon les paroles de I’apétre Paul : «Lorsque les temps furent
accomplis, Dieu envoya son Fils, né d’une femme, né sous la loi» (Ga 4,4).

2. Voyez-vous comment le serment du Credo correspond aux Saintes Ecritures ? L’Ap6tre
proclame que le Fils de Dieu a été envoyé par le Pere, et le Credo confirme qu’il est venu. Bien
sOr, il serait cohérent pour notre foi de confesser que Celui dont I'Apbtre enseigne qu'il a été
envoyé est venu. Or, I'Apétre dit : «<né d'une femme», tandis que le Symbole dit : «<né de Marie».
On remarque donc que |'Ecriture elle-méme parle par le Symbole, dont le Symbole témoigne de
son origine.

3. Lorsque I'Apdtre dit : «né d'une femme», il utilise a juste titre le mot «fait» (Jactus) au
lieu de «engendré» (natus), conformément a |'usage de I'éloquence divine, qui emploie «devenir»
au lieu de «engendré», comme ici : «car tes peres sont devenus tes fils» (cf. Ps 45,17). Ou encore :
«Avant qu'Abraham fQt, je suis» (Jn 8,58). Il ressort de cela qu’ll a dit : «Avant gu’il soit né, je
suis», I’expression «avant qu’il fit» indiquant I'essence de la génération, puisque ce qui n’a pas
besoin d’étre créé possede le pouvoir de créer. C’est pourquoi [le Symbole] dit : «Qui, pour nous,
est venu et est né de la Vierge Marie.» Si un homme ordinaire était né de Marie, pourquoi est-il dit
qu’il est «venu» ? Car nul ne vient si ce n’est Celui qui a en son essence la capacité de venir.

4. Comment celui qui n’a pas encore regu I’existence elle-méme pourrait-il venir ? Voyez-
vous alors comment le nom méme de «venue» signifie que Celui qui vient existait déja ? Car seul
celui qui, par le fait méme de son existence, a la capacité de venir. Or, bien sdr, ’homme ordinaire
n’existe pas avant sa conception; par conséquent, il ne possede pas en lui-méme la capacité de
venir. Il est donc évident que Celui qui vient est Dieu, a qui I’étre et la venue sont propres, qui est
sans aucun doute venu, puisqu’il était et qu’il a toujours été, puisqu’il pouvait toujours venir.

Chapitre 9. De nouveau, il dénonce son adversaire pour une erreur fatale, en commencgant par son
propre aveu.

1. Mais pourquoi nous disputer sur des mots alors que I’'essentiel est clair ? Et pourquoi
chercher des jugements sur les choses dans le texte du Credo, alors que le Credo parle de
I’essence des choses ? Répétons la profession de foi du Credo et la votre (car cette profession de
foi est autant la votre que celle du Credo, puisque vous |'avez faite votre en la reconnaissant), afin
que vous compreniez que vous vous étes écarté non seulement du Credo, mais aussi de vous-
méme. Ainsi, le Credo dit : «Je crois en un seul vrai Dieu, le Pére tout-puissant, Créateur de toutes
les créatures visibles et invisibles, et en notre Seigneur Jésus Christ, son Fils unique et premier-né
de toute la création, engendré de lui avant tous les siecles et non créé, vrai Dieu de vrai Dieu,
consubstantiel au Pere, par qui les siecles ont été constitués et toutes choses créées, qui est
venu pour nous et est né de la Vierge Marie.»

2. C'est pourquoi, dit le Credo, notre Seigneur Jésus Christ est venu pour nous, est né de
la Vierge Marie, a été crucifié sous Ponce Pilate, a été enseveli et est ressuscité, conformément
aux Ecritures. Les Egllses n'ont pas honte de le confesser, et les apotres n'ont pas eu honte de le
précher. Toi-méme, je le répete, toi-méme — dont chaque parole est désormais sacrilege, qui renie
tout —, pourtant tu n'as pas nié tout cela [alors] : que Dieu soit né, que Dieu ait souffert, que Dieu

52



Saint Jean Cassien le Romain

soit ressuscité. Et aprés cela ? Ou es-tu tombé, que es-tu devenu, ou vas-tu ? Que dis-tu, que
vomis-tu ? Des paroles que, comme on I'a dit, méme le fou Oreste n'aurait pas considérées
comme raisonnables. Car que dis-tu ?

3. Tu dis : «<Comment cela, si le Fils de Dieu est né de la Mére du Christ ? Par exemple, si
nous disons : “Je crois en Dieu le Verbe, le Fils de Dieu, le Fils unique, engendré du Pere,
consubstantiel au Pere, qui est descendu et a été enseveli” — nos oreilles ne seront-elles pas
immédiatement heurtées ? Un Dieu mort ?!» Et encore. Vous dites : «Est-il possible que celui qui a
été engendré avant tous les siécles naisse une seconde fois et qu’il soit Dieu ?» Si tout cela est
|mp033|ble pourquoi le Credo des Eglises I'affirme-t-il ? Pourquoi donc avez-vous dit cela vous-
méme ? Comparons donc ce que vous dites maintenant avec ce que vous avez dit auparavant.

4. Vous avez dit auparavant : «Je crois en Dieu le Pere et en Jésus Christ son Fils, vrai
Dieu de vrai Dieu, consubstantiel au Péere, qui est venu pour nous, qui est né de la Vierge Marie,
qui a été crucifié sous Ponce Pilate et qui a été enseveli.» Que dites-vous maintenant ? «Si nous
disons : “Je crois en Dieu le Verbe, le Fils de Dieu, le Fils unique, engendré du Pere,
consubstantiel au Pére, qui est descendu et a été enseveli”, nos oreilles ne seront-elles pas
aussitot blessées ?»

5. Bien que I'amertume et I'impiété de vos propos puissent nous pousser a une réponse
excessive et ardente, il convient néanmoins d’adoucir quelque peu notre pieuse indignation.

Chapitre 10. Il 'accuse d’avoir abandonné la foi catholique, tout en osant enseigner dans I'Eglise,
célébrer les offices divins et rendre la justice ecclésiastique.

1. C’est pourquoi, je le répete, je m’adresse a vous : je vous en prie, dites-moi, si un Juif
ou un paien venait a renier le Credo de la foi catholique, pensez-vous que nous devrions
I’écouter ? Certainement pas. Et si un hérétique ou un apostat en faisait autant ? Assurément,
nous devrions I’écouter encore moins, car il est bien plus intolérable d’abandonner la vérité, apres
I’avoir connue, que de la renier, sans la connaitre. Ainsi, nous voyons en vous deux choses : un
orthodoxe et un apostat — autrefois orthodoxe, mais maintenant apostat. Alors, décidez par vous-
méme : lequel devons-nous suivre, selon vous ? Car vous ne pouvez choisir une chose en vous-
méme sans en rejeter une autre.

2. Vous dites donc que vous rejetez ce qui existait auparavant. Vous rejetez le Credo
cathollque vous rejetez la confession de foi commune, vous rejetez la foi ? Et alors ? O acte
indigne, 6 douleur insupportable ! Que faites-vous dans I'Eglise cathohque traitre aux
orthodoxes ? Pourquoi déshonorez-vous les assemblées publiques, vous qui avez renié la foi du
peuple ? Mais, de plus, vous osez encore rester a I'autel, monter sur I'estrade et ouvrir votre
bouche la plus effrontée et perfide devant le peuple de Dieu, occuper la chaire, usurper le
sacerdoce [de I’épiscopat], vous présenter comme un maitre !

3. Enseigner aux chrétiens... quoi ? Ne pas croire au Christ, ne pas reconnaitre comme
Dieu Celui-la méme dans le temple duquel ils se trouvent ? Et apres tout cela — 6 folie, 0 frénésie !
— vous vous considérez comme un maitre et un évéque, alors que vous ne reconnaissez pas
comme Dieu Celui-la méme - 6 misérable cécité ! — je le répete, Celui-la méme dont vous
prétendez étre le prétre ? Mais nous sommes déja emportés par le chagrin. Alors, que dit le
Credo ? Ou gu’avez-vous vous-méme déclaré dans le Credo ? Assurément, que le Seigneur
Jésus Christ est vrai Dieu, né du vrai Dieu, consubstantiel au Pére, que par lui les siécles ont été
créés et toutes choses ont été faites, qu’il est venu pour nous et qu’il est né de la Vierge Marie.

4. Ainsi, si vous avez [auparavant] affirmé que Dieu est né de Marie, pourquoi ne
reconnaissez-vous pas Marie comme la Mére de Dieu ? Si vous avez [auparavant] affirmé que
Dieu est venu, pourquoi ne reconnaissez-vous pas maintenant comme Dieu celui qui est venu ?
Vous avez dit dans le Credo : «Je crois en Jésus Christ, le Fils de Dieu, je crois au vrai Dieu, né du
vrai Dieu, consubstantiel au Pere, venu pour nous, né de la Vierge Marie, crucifié sous Ponce
Pilate et enseveli.» Mais maintenant, vous dites : «Si nous disons que nous croyons en Dieu le
Verbe, le Fils unique de Dieu, consubstantiel au Pere, descendu du ciel et enseveli, nos oreilles ne
seront-elles pas aussitot blessées ?»

5. Voyez-vous donc que vous détruisez et anéantissez complétement la foi du Credo
catholique et la foi du sacrement catholique ? O perversité, 6 monstre, comme on Ia dit, digne
d’étre emportée jusqu’aux extrémités de la terre. Car c’est bien ce qu’il y a de mieux a dire de
vous, que de vous rendre dans un lieu si désert ou vous ne trouverez personne a détruire. Ainsi,
vous considérez la foi de notre salut, le sacrement de I'espérance de I'Eglise, comme une
calamité pour vos oreilles et votre ouie. Mais comment se fait-il que, lorsque vous aspiriez au
baptéme, vous ayez entendu parler de ces sacrements sans étre blessés ? Comment se fait-il

53



Saint Jean Cassien le Romain

que, lorsque les enseignants des Eglises vous instruisaient, vos oreilles n’aient pas été heurtées ?
Alors, assurément, vous avez accompli votre devoir sans dommage, en répétant ce que vous
entendiez dire et en vous entendant vous-mémes le dire.

6. Ou donc étaient ces ulcéres dans vos oreilles, ou est ce désastre pour votre audition ?
Pourquoi n’avez-vous pas résisté et protesté [alors] ? Mais, en réalité, selon votre propre volonté
et vos propres inclinations, vous étes, quand vous le voulez, disciple, et quand vous le voulez,
ennemi de I'Eglise; quand vous le voulez, vous étes orthodoxe, et quand vous le voulez, apostat.
Certes, vous étes une autorité digne de ce nom lorsque, déviant dans une direction ou une autre,
vous entrainez les Eglises avec vous, lorsque votre volonté devient la loi de notre vie, et que par
votre inconstance vous changez [toute] I’humanité. Certes, une autorité remarquable : parce que
vous étes maintenant ce que vous n’étiez pas [auparavant], [le] monde entier doit maintenant
refuser d’étre ce qu’il était [auparavant].

Chapitre 11. Réfutation de I'objection implicite des hérétiques qui souhaitent renier leur
confession de foi faite dans I'enfance

1. Mais peut-étre direz-vous que vous étiez un petit enfant lors de votre régénération et,
par conséquent, incapable de penser ou de vous opposer. En effet, votre jeunesse vous
empéchait de contredire, tandis que, devenu adulte, vous auriez pu mourir dans votre
contradiction. Car que se serait-il passé si, dans cette Eglise du Christ si fidele et si pieuse,
lorsque I’évéque présente le Credo au peuple de Dieu pour qu’il y réponde et le proclame, vous
aviez osé le déformer ou vous y opposer de quelque maniere que ce soit ? Peut-étre auriez-vous
été entendu et n’auriez-vous pas été immédiatement banni comme une nouvelle sorte de monstre
ou de difformité, ou comme une infection pernicieuse.

2. Non pas parce que vous vouliez souiller ce peuple de Dieu si pieux et si dévoué avec le
sang de n'importe qui, méme du plus impie, mais puisque, surtout dans les grandes villes, les
gens embrasés par I'amour de Dieu ne peuvent contenir leur ferveur religieuse lorsqu'ils voient
quelqu'un se rebeller contre leur Dieu. Mais, admettons, enfant, vous ne pouviez ni contredire ni
contester le Credo. Pourquoi, alors, étes-vous resté silencieux une fois plus agé et plus fort ?
Vous avez au moins grandi, vous étes devenu un homme et vous avez été appelé au ministere de
I'Eglise.

3. Tout au long de votre vie, a tous les degrés de service et de dignité que vous avez
atteints, n'avez-vous pas compris la foi que vous avez si longtemps enseignée ? Vous saviez au
moins que vous étiez son diacre et son prétre. Si la regle du salut ne vous satisfaisait pas,
pourquoi vous étes-vous approprié I'honneur de quelque chose auquel vous ne croyiez pas ?
Mais, bien sdr, en homme prudent et en simple croyant, vous avez voulu concilier les deux
extrémes, vous accrochant a la fois a I'impiété blasphématoire et a I'honneur d'appartenir a la foi
catholique.

Chapitre 12. Le Christ crucifié est une honte et une folie pour ceux qui le croient simple d'esprit.

Dieu engendré et Dieu souffrant

1. C'est pourquoi, Dieu engendré et Dieu souffrant sont une blessure a votre oreille et une
contusion a vos oreilles. O Apotre Paul, ou est cette parole que tu as prononcée : «Nous préchons
le Christ crucifié, scandale pour les Juifs et folie pour les Grecs», mais pour ceux qui sont
appelés, Juifs et Grecs, le Christ est puissance de Dieu et sagesse de Dieu (I Cor 1,23-24) ? Que
sont la sagesse et la puissance de Dieu ? Dieu lui-méme. Mais le Christ crucifié a révélé la
puissance et la sagesse de Dieu. Si donc, sans aucun doute, le Christ est la sagesse de Dieu,
alors, sans aucun doute, le Christ est Dieu. C'est pourquoi, dit-il, nous préchons le Christ crucifié,
scandale pour les Juifs et folie pour les Grecs.

2. Ainsi, la croix du Seigneur, qui était folie pour les paiens et scandale pour les Juifs, est
devenue les deux pour vous. Car il n'y a pas de plus grande folie que de ne pas croire, ni de plus
grande pierre d'achoppement que de ne pas écouter. C'est pourquoi, par la prédication et les
souffrances de Dieu, leurs oreilles furent blessées, comme les votres le sont maintenant. lls
considéraient cela comme une blessure a leur ouie, tout comme vous. C'est pourquoi, au nom de
Dieu et du Seigneur Jésus Christ, lorsque I'apbtre annoncgait que Christ était Dieu, ils se
boucheérent les oreilles, comme vous vous bouchez les oreilles.

3. Votre iniquité et la leur a cet égard pourraient sembler identiques, si ce n'est que votre
péché n'était pas plus grand que le leur. Car ils I'ont renié lorsque ses souffrances ont révélé un
temps son humanité, mais vous, vous le reniez lorsque sa résurrection a clairement révélé sa

54



Saint Jean Cassien le Romain

divinité. De plus, ils I'ont persécuté sur la terre, mais vous, vous le persécutez dans les cieux. Non
seulement cela, mais ce qui est encore plus terrible et impie, c'est que ce qu'ils ont renié par
ignorance, vous le reniez apres avoir embrassé la foi, eux sous couvert de zele pour la loi, mais
vous, en votre qualité de chef, ils ont renié Celui dont ils se croyaient étrangers, mais vous, Celui
dont vous étes le prétre. O acte indigne et inoui ! Vous persécutez et poursuivez Celui-la méme
dont vous jouissez encore de la dignité.

Chapitre 13. Réponse a I'objection de ceux qui disaient que le Fils-Généré devait étre de la méme
essence que le Générateur

1. Or, dans votre perfidie et votre impiété, vous utilisez assurément un argument puissant
pour nier et attaquer le Seigneur Dieu, en disant : «Le Fils généré doit étre de la méme essence
que le Géniteur.» Je dis et j'affirme que, dans le cas de la naissance de Dieu, cela n'est pas
nécessairement observé, car cette naissance n'a pas eu lieu de Celui qui a enfanté, mais de Celui
qui est engendré, et Il est né lui-méme selon sa volonté, et le fait méme de naitre vient de Lui. De
plus, si vous dites que le Fils unique doit étre consubstantiel au parent, alors je dirai que le
Seigneur Jésus Christ est également consubstantiel au Pere et a la Mere.

2. Car, conformément a la distinction des personnes, Il révéle sa ressemblance a chacune
d'elles. Car, selon la divinité, Il est consubstantiel au Péere, et selon la chair, Il est consubstantiel a
la Mere. Non pas que I'un f(t consubstantiel au Pere et I'autre a la Mere, mais puisque le méme
Seigneur Jésus Christ est né homme et [est resté] Dieu, |l possédait en Lui-méme les attributs de
chacun de ses parents, révélant simultanément dans son humanité la ressemblance de sa mére
terrestre, et dans sa divinité possédant la plénitude de la divinité du Pere.

Chapitre 14. Comparaison de cette erreur avec la doctrine pélagienne

1. Autrement, si le Christ né de Marie, né de Dieu, n'est pas le méme, alors, sans aucun
doute, vous créez deux Christs, en parfaite conformité avec cette impie erreur pélagienne qui,
reconnaissant celui qui est né de la Vierge comme un simple homme, I'appelle plutét le Maitre du
genre humain que le Rédempteur. Car il n'a pas donné aux hommes la rédemption de la vie, mais
un exemple de vie, sans doute pour que ceux qui le suivent, en agissant comme lui, puissent
I'atteindre. Par conséquent, votre impiété a une seule et méme source originelle, une seule et
méme racine d'erreur. lls considerent celui qui est né de Marie comme un simple homme, et vous
aussi. lls séparent le Fils de I'nomme du Fils de Dieu, et vous aussi.

2. lls disent que le Sauveur est devenu Christ par le Baptéme,<sup>99</sup> mais vous
dites que par le Baptéme, il est devenu le temple de Dieu. lls ne nient pas qu'il soit devenu Dieu
aprées sa Passion, mais vous le niez méme apres son Ascension. Ainsi, votre corruption ne différe
de la leur que sur un point : ils blasphement le Seigneur sur la terre, tandis que vous le
blasphémez au ciel. Nous ne le nions pas, vous avez vaincu et surpassé ceux que vous imitez. lls
semblent cesser de renier Dieu a un certain moment, mais vous, jamais. Bien qu'il soit impossible
d'accepter pleinement la confession de ceux qui conferent au Sauveur une dignité divine apres sa
souffrance et qui confessent ensuite celui qu'ils avaient auparavant renié, car, me semble-t-il,
quicongue renie ne serait-ce qu'une partie de Dieu, le renie tout entier, et quiconque ne confesse
pas qu'il a toujours existé, le renie entierement.

3. Ainsi, vous aussi, méme si vous appelez maintenant le Seigneur Jésus Christ, né de la
Vierge Marie, qui demeure au ciel, le vrai Dieu, vous ne le confessez pas véritablement tant que
vous n'affirmez pas qu'il a toujours été Dieu. Mais vous ne souhaitez certainement ni changer ni
hésiter, car celui dont vous parlez comme étant né d'un simple homme, vous ne I'affrmez méme
pas maintenant comme étant Dieu. O impiété nouvelle et exceptionnelle ! Celui que vous
reconnaissez comme un homme, avec les hérétiques, vous ne le confessez méme pas comme
étant Dieu.

Chapitre 15. Montre que ceux qui défendent cette erreur reconnaissent deux Christs.

1. Mais pourtant, comme je |'ai dit au début, vous croyez sans aucun doute qu'il y a deux
Christs, ce qui en soi mérite une explication. Dites-moi, je vous en prie, vous qui séparez le Christ
du Fils de Dieu, comment pouvez-vous reconnaitre le Christ comme né de Dieu dans le Credo ?
Car vous dites : «Je crois en Dieu le Pére et en Jésus Christ, le Fils de Dieu.» Par conséquent,
vous considérez ce Jésus Christ comme le Fils de Dieu. Or, vous affirmez que le méme Fils de
Dieu n'est pas né de Marie. Par conséquent, un Christ vient de Dieu et un autre de Marie. Ainsi,

55



Saint Jean Cassien le Romain

selon votre raisonnement, il y aurait deux Christs. Car, bien que vous ne niiez pas le Christ du
Credo, vous en reconnaissez un autre, a savoir que le Christ né de Marie est différent de celui que
vous confessez dans le Credo.

2. Mais peut-étre direz-vous que celui qui est né de Dieu n'est pas le Christ. Comment
alors pouvez-vous affirmer dans le Credo : «Je crois en Jésus Christ, le Fils de Dieu» ? Par
conséquent, vous devez soit rejeter le Credo, soit confesser le Christ comme le Fils de Dieu. Si
vous reconnaissez le Christ comme le Fils de Dieu dans le Credo, vous devez confesser que ce
méme Christ, le Fils de Dieu, est né de Marie. Si vous reconnaissez un autre Christ né de Marie,
alors, bien s(r, vous blasphémez contre deux Christs.

Le chapitre 16 montre qu'en outre, cet enseignement détruit la confession de la Sainte Trinité.

1. Mais méme si la foi du Credo ne met aucune limite a votre dépravation et a votre
impiété, la raison et la lumiére de la vérité ne vous convaincront-elles pas ? Dites-moi, je vous en
prie, 6 hérétique ! Assurément, la Trinité en laquelle nous croyons et que nous confessons est le
Pere, le Fils et le saint Esprit. La grandeur du Pere et du saint Esprit est incontestable. Vous
calomniez le Fils en disant qu'il n'était pas le méme que celui né de Marie et venu de Dieu le Pere.
Dites-moi donc : si vous ne niez pas le Fils unique de Dieu, né de Dieu, que faites-vous de celui
qui est né de Marie ? Vous le qualifiez de simple homme, selon ses propres paroles : «Ce qui est
né de la chair est chair» (Jn 3,6).

2. Mais on ne peut qualifier de simple homme celui qui n'est pas né selon la loi de la
naissance humaine. Car ce qui est concu en Elle vient du saint Esprit (Mt 1,20), comme I'a dit
I’Ange. Et vous n’osez méme pas le nier, bien que vous niiez tous les mysteres du salut. Car Il est
né du saint Esprit et ne peut étre appelé un simple homme, ayant été concu par inspiration divine.
S’il n’est pas Celui qui, selon I’Apoétre, s’est dépouillé lui-méme, prenant la condition de serviteur
(Ph 2,7), et dont le Verbe s’est fait chair (Jn 1,14), et s’est abaissé lui-méme, devenant obéissant
jusqu’a la mort (Ph 2,8), et qui, bien que riche, s’est fait pauvre pour vous (Il Cor 8,9), alors dites-
moi, qui est Celui qui a été engendré du saint Esprit et congu par 'ombre de Dieu ? Vous dites
qu’il est sans aucun doute une autre personne.

Réfutation de la christologie «a double sujet» de Nestorius

3. Il'y en a donc deux : Celui qui est né au ciel de Dieu le Pere et Celui qui est né de la
Vierge Marie, congu par l'inspiration divine. Ainsi, vous introduisez une quatrieme Personne dans
la Trinité, que vous qualifiez en paroles d'homme simple, mais dont les actes confirment qu'il
n'était pas un simple homme, puisque vous le reconnaissez, méme si ce n'est pas comme il se
doit, digne de gloire, d'honneur et d'adoration.

4. Or, puisque |'adoration est certainement due a la fois au Fils de Dieu, engendré du Pere
et procédant de la Vierge Marie par le saint Esprit, vous vous postulez deux étres glorifiés et
honorés, que vous séparez completement I'un de I'autre afin d'honorer chacun séparément d'une
vénération particuliere. Vous voyez donc qu'en niant et en divisant completement le Fils de Dieu
en lui-méme, autant que vous le pouvez, vous détruisez le mystere de la Divinité. Car lorsque
vous osez introduire une quatrieme Personne dans la Trinité, vous voyez que vous niez
compléetement la Trinité tout entiére.

Chapitre 17. Quiconque s’égare sur un seul point de la foi catholique détruit toute la foi et toute sa
digniteé.

1. C’est pourquoi, en ne reconnaissant pas le seul Jésus Christ, le Fils de Dieu, vous rejetez tout.
Car tel est le mystere de I'Eglise et de la foi catholique que celui qui renie une partie du Mystere
divin ne peut en confesser une autre. En effet, toutes ces choses sont si intimement liées et
indissociables que I'une ne peut subsister sans I'autre, et celui qui en renie une ne gagnera rien a
croire au reste. Par conséquent, si vous ne reconnaissez pas le Seigneur Jésus Christ comme
Dieu, vous reniez inévitablement le Fils de Dieu, et par conséquent le Pere. Car, selon la parole de
I’ap6tre Jean, celui qui renie le Fils n’a pas le Pére; mais celui qui confesse le Fils a aussi le Pére (|
Jn 2,23).

2. Par conséquent, en reniant le Fils engendré, vous reniez aussi le Pere. De plus, en
reniant le Fils de Dieu, né de la chair, vous reniez aussi le Fils engendré de I'Esprit, car ce méme
Fils engendré de la chair est né d'abord de I'Esprit. Ne croyant pas en sa naissance selon la chair,
vous ne croyez pas non plus en sa Passion. Ne croyant pas en sa Passion, que reste-t-il sinon a

56



Saint Jean Cassien le Romain

nier sa Résurrection ? Car la foi en la Résurrection vient de la foi en le Mort. La Résurrection n'a
de sens que s'il y a foi préalable en sa Mort.

3. Par conséquent, en reniant le Fils engendré et mort, vous reniez aussi le Fils engendré.
Des lors, vous n'acceptez pas non plus I'Ascension, car il ne saurait y avoir d'Ascension sans la
Résurrection. Et celui qui ne reconnait pas la Résurrection ne reconnait pas non plus I'Ascension.
Selon les paroles de I'apétre : «Celui qui est descendu est le méme que celui qui est monté» (Eph
4,10). Ainsi, selon vous, le Seigneur Jésus Christ n'est ni ressuscité des morts, ni monté au ciel, ni
assis a la droite de Dieu le Pere, et quant a ce que nous attendons, il ne viendra pas au dernier
jour du jugement pour juger les vivants et les morts.

Chapitre 18. Il s'adresse a |'adversaire méme avec lequel il discute et I'appelle a la repentance.

L'nérésie nestorienne sape tout le Credo.

1. Ainsi, comprends-tu, 6 créature misérable, folle et pervertie, que tu as complétement
détruit toute la foi du Credo, toute la valeur de notre espérance et de notre sacrement. Et pourtant
tu oses demeurer dans |'Eglise et te considérer comme évéque, alors que tu as rejeté tout ce qui
t'a permis d'accéder a cette fonction ? Revenez donc sur le droit chemin, retrouvez votre raison
d'antan, revenez enfin a la raison, si tant est que vous ayez jamais été sensé. Revenez a vous-
méme, si jadis vous aviez en vous quelque chose auquel vous pourriez revenir. Apprenez les
mysteres de votre salut, par lesquels vous avez été renouvelé et étes nés de nouveau.

2. lls vous sont tout aussi nécessaires aujourd'hui qu'alors, pour vous régénérer par la
repentance, tout comme ils ont jadis engendré dans I'eau [du Baptéme]. Observez toutes les
regles du Credo, observez la parfaite vérité de la foi. Croyez en Dieu le Pere, croyez en Dieu le
Fils, croyez en I'unique Géniteur et le Fils unique (et le méme Fils unique et Premier-né), Seigneur
de tous, Jésus Christ, consubstantiel au Pere, né de divinité, né dans la chair, ayant, bien que
deux naissances, une seule grandeur. Celui qui est le Créateur de toutes les créatures, un et
méme, est né du Péere, qui est aussi né plus tard de la Vierge.

Chapitre 19. La naissance du Christ dans le temps ne diminue en rien la gloire ni la puissance de
la Divinité.

1. Sa venue selon la chair et dans la chair fut sa naissance, non une diminution, car il est
né, mais non changé. En effet, bien que demeurant a I'image de Dieu, il ait aussi pris la forme
d'un serviteur (Phil 2,6-7), la faiblesse de la forme humaine n'a en rien diminué sa nature divine, et
puisque la puissance de la divinité dans la chair humaine est restée intacte et pleine, tout ce qui
est arrivé [lors de I'Incarnation] a été un bienfait pour la nature humaine, et non une diminution de
sa majesté. Mais lorsque Dieu est apparu dans la chair humaine, il n'est pas né dans la chair pour
cesser d'étre Dieu en lui-méme, mais afin que, tout en demeurant Dieu, Dieu devienne homme.

Les disciples du Christ ont reconnu le seul Christ.

2. Et donc Marthe, voyant I'homme de ses yeux de chair, confessa Dieu de ses yeux
spirituels, disant : «Oui, Seigneur !» Je crois que tu es le Christ, le Fils (Jn 11,27) du Dieu vivant (Jn
6,69), qui vient dans le monde (Jn 11,27). C'est pourquoi Pierre, inspiré par le saint Esprit, bien
qu'il ait vu extérieurement le Fils de I'homme, le proclama néanmoins Fils de Dieu : Tu es le Christ,
le Fils du Dieu vivant (Mt 16,16). C'est pourquoi Thomas, lorsqu'il toucha la chair [du Christ], crut
avoir touché Dieu et dit : Mon Seigneur et mon Dieu (Jn 20,28). Certes, ils confesserent tous un
seul Christ et n'en inventerent pas deux.

3. Croyez donc ceci, et croyez de cette maniere que le Seigneur de tous est Jésus Christ,
le Fils unique et le Premier-né, le méme Créateur de toutes choses qui est aussi le Sauveur des
hommes, Celui-la méme qui fut jadis le créateur du monde entier, et qui devint aussi plus tard le
rédempteur du genre humain. Celui qui demeura aupres du Pere et en lui, consubstantiel au Pere,
s’est, selon I'ap6tre, dépouillé de sa substance jusqu’a la mort, méme la mort sur la croix (cf. Phil
2,7-8). Selon le Credo, il est né de la Vierge Marie, a été crucifié sous Ponce Pilate, a été enseveli,
est ressuscité le troisieme jour, conformément aux Ecritures, est monté au ciel et reviendra juger
les vivants et les morts.

4. Car voici notre foi, voici notre salut : croire en Dieu et en le Seigneur Jésus Christ, le
méme avant toutes choses et apres toutes choses. Car, comme il est écrit : «Jésus Christ est le
méme hier, aujourd’hui et éternellement» (Héb 13, 8). Car par «hier», [I’apotre Paul] entend tout le
temps antérieur, depuis que [Christ] a été engendré du Pere avant le commencement. Par «ce

57



Saint Jean Cassien le Romain

jour», il entend la durée de cette ere, durant laquelle Il est né de nouveau de la Vierge, a souffert et
est ressuscité. Et par les mots «et pour toujours» signifie 'immensité de I'ere a venir.

Chapitre 20. Il enseigne que, de ce qui a été dit, il ne s’ensuit pas que Dieu puisse étre qualifié de
mortel ou de charnel avant les siécles, bien que le méme Christ soit Celui qui était Dieu de toute
éternité et qui, dans le temps, s’est fait homme.

1. Mais peut-étre direz-vous que si je dis qu’a la fin des temps, le méme Celui est né de la
Vierge qui est né le premier de Dieu le Pere, alors j’affirme que Dieu était charnel avant méme la
fondation du monde, j’affirme que celui que je considere comme le Dieu éternel est homme dans
les derniers temps, et donc j'affirme que ’Homme engendré a toujours existé auparavant. Je ne
veux pas que, dans votre confusion face a un tel aveuglement dd a I'ignorance et aux ténebres de
I'erreur, vous pensiez que j'admets que I'Homme né de Marie existait avant le commencement de
toutes choses, ni que je préche que Dieu s'est fait chair avant méme la fondation du monde.

Explication du Mystere de I'Incarnation

2. Je ne dis pas, je le répéte, je ne dis pas que I'homme existait en Dieu avant sa
naissance, mais je dis qu'ensuite Dieu est né en I'hnomme. Car la chair n'a pas toujours existé, née
de la chair de la Vierge, mais Dieu, qui a toujours été, dans la chair humaine, est issu de la chair
de la Vierge. Car le Verbe s'est fait chair (Jn 1,14), il n'a pas apporté la chair avec lui, mais il s'est
uni a la chair humaine, [préservant] la dignité de la Divinité. Dites-moi donc, quand et ou le Verbe
s'est-il fait chair (Jn 1,14), ou s'est-il humilié en prenant la forme d'un serviteur (Phil 2,7), ou est-il
devenu pauvre, apres avoir été riche, sinon dans le sein sacré de la Vierge ? Quand il s'est
incarné, le Verbe de Dieu, comme on dit, s'est fait chair; quand il est né, il a véritablement pris la
forme d'un serviteur; Lorsqu'il s'est soumis a la condition humaine, s'est appauvri et, dans les
souffrances de la chair, est apparu pauvre, bien qu'il f(it riche par la majesté divine.

3. Autrement, si, comme vous le dites vous-méme, la divinité est descendue sur lui aprés
cela, comme sur I'un des prophétes ou saints, alors le Verbe s'est aussi fait chair en ceux en qui il
a été jugé digne de demeurer. Par conséquent, par I'un d'eux, il s'est abaissé, prenant la forme
d'un serviteur. Et alors, il n'y avait rien de nouveau ni d'exceptionnel en Christ, rien d'unique, rien
de miraculeux dans sa conception, sa naissance ou sa mort.

Chapitre 21. L'autorité des Saintes Ecritures témoigne que le Christ existe de toute éternité.

1. Or, pour revenir au point précédent, méme si tout était tel que nous I'avons dit,
comment se fait-il que Jésus Christ (Que vous reconnaissez comme un simple homme) ait
toujours existé, avant méme sa naissance de la Vierge, et qu'il soit méme proclamé par les
prophetes et les apbtres comme le Dieu éternel ? Comme le dit I'apotre Paul : «Un seul Seigneur
Jésus Christ, par qui tout existe» (I Cor 8,6). Mais ailleurs, il dit aussi : «Car en Christ tout a été
créé, ce qui est dans les cieux et ce qui est sur la terre, les choses visibles et les choses
invisibles» (cf. Col 1,16). De méme, le Credo, composé par une autorité humaine et divine, dit :
«Je crois en Dieu le Pere, et en Dieu Jésus Christ, son Fils unique et premier-né de toute la
création.» Et aprés cela, un autre : «Au vrai Dieu, né du vrai Dieu, par qui les siecles ont été
formés et toutes choses ont été créées.» Et aussi : «Qui est venu pour nous, qui est né de la
Vierge Marie, qui a été crucifié et enseveli.»

Chapitre 22. Par la communion hypostatique des biens, ce qui en Christ est associé a la chair doit
étre attribué a Dieu.

1. Comment donc notre confession de foi, bien qu’avant la naissance et la conception de
la Vierge, la nature humaine soit-elle associée a la chair ? du Seigneur n'existe en aucune fagon,
et pourtant vous enseignez dans les saintes Ecritures que le Christ (Que vous qualifiez de simple
homme) est sans commencement ? Comment se fait-il que nous lisions une telle unité entre Dieu
et 'homme que I'homme nous apparaisse toujours comme coéternel avec Dieu, et par
conséquent Dieu comme compatissant envers I'homme ? Car nous ne pouvons certainement pas
croire que I'nomme ait été sans commencement, ni que Dieu ait été sujet a la souffrance.

La divinité et I'humanité du Christ sont indissociables. ]
2. C’est ce dont nous avons témoigné dans les Ecritures précédentes : Dieu, uni a
I’homme, c’est-a-dire a son corps, ne peut, pour des raisons d’opinion humaine, souffrir une

58



Saint Jean Cassien le Romain

division entre I’humanité et la divinité [en lui-méme]. Il ne permet en aucune fagon d’admettre que
le Fils de ’hnomme soit une chose et le Fils de Dieu une autre. Mais dans toutes les saintes
Ecritures, il unit et fusionne si étroitement ’lhomme du Seigneur avec Dieu que nul ne peut séparer
completement ’hnomme de Dieu dans le temps, ni Dieu de I’hnomme dans la souffrance.

3. Car si vous le considérez dans le temps, vous trouverez toujours le Fils de ’homme
avec le Fils de Dieu. Si vous vous tournez vers les souffrances, vous trouverez toujours le Fils de
Dieu avec le Fils de ’lhomme, ainsi, assurément, le Christ unique et indivisible, le Fils de ’lhomme
et le Fils de Dieu. Et, pour reprendre les termes des Saintes Ecritures, ni ’'homme ne peut étre
séparé de Dieu par le temps, ni Dieu de I’homme par la souffrance.

4. C’est aussi pour cela que ceci est vrai : personne n’est monté au ciel, si ce n’est celui
qui est descendu du ciel, le Fils de ’'homme qui est au ciel (Jn 3,13). Lorsque le Fils de Dieu a
témoigné sur la terre, il a témoigné du Fils de ’lhomme qui était au ciel, et il a témoigné de ce
méme Fils de ’'homme qui allait monter au ciel, qu’il était descendu du ciel auparavant. Ou
encore : «Que se passera-t-il si vous voyez le Fils de ’'hnomme monter la ou il était auparavant ?»
(Jn 6,62), ol I'Evangile le qualifie de né de ’'homme, mais témoigne en méme temps qu il a
toujours habité dans les lieux trés hauts. De méme, I’Apodtre, considérant ce qui s’est passé dans
le temps, proclame que toutes choses sont arrivées par le Christ : un seul Seigneur Jésus Christ,
par qui sont toutes choses (I Cor 8,6). Quant a la Passion, [I’Apotre] souligne que le Seigneur de
gloire a été crucifié : s’ils I'avaient su, ils ne I’auraient pas crucifié (I Cor 2,8).

5. C’est pourquoi le Credo, appelant le Seigneur Jésus Christ le Fils unique et le Premier-
né, vrai Dieu né du vrai Dieu, consubstantiel au Pere et Créateur de toutes choses, témoigne qu’il
est né de la Vierge, qu’il a été crucifié et enseveli. Ainsi, il unit en un seul corps le Fils de Dieu et le
Fils de I’'homme et fait de ’hnomme et de Dieu un, de sorte qu’il ne peut y avoir de séparation ni
dans le temps ni dans la souffrance. Et puisque nous apprenons que le seul et méme Seigneur
Jésus Christ est a la fois Dieu par I'éternité du temps (per aeternitate temporis) et homme par la
persévérance dans la souffrance, et bien qu’il soit impossible de qualifier 'un d’homme sans
commencement ni I"autre de Dieu souffrant, néanmoins, en le seul Seigneur Jésus Christ, sont
préchés a la fois ’'homme éternel et le Dieu sujet a la mort.

6. Ainsi voyez-vous que le Christ est un tout. Son nom signifie les deux natures, car
I'Homme et Dieu sont tous deux engendrés, et ainsi il embrasse toutes choses en lui-méme, de
sorte qu'il est reconnu qu'en son nom toutes choses suffisent. Par conséquent, avant la
naissance de I'nomme de la Vierge, il n'y avait pas d'éternité passée telle que I'éternité de Dieu,
mais puisque Dieu a été uni a I'hnomme dans le sein de la Vierge, il est devenu possible, en Christ,
de nommer I'un sans I'autre.

Chapitre 23. Les saintes Ecritures emploient fréquemment la synecdoque, procédé par lequel le
tout est compris par le nom d'une partie.

1. C'est pourquoi, tout ce que vous dites du Seigneur Jésus Christ, vous le dites du Christ
tout entier; et avec le Fils de Dieu vous nommez le Fils de I'homme, et avec le Fils de 'homme, le
Fils de Dieu. Il s'agit assurément d'une synecdoque, par laquelle le tout est comprls par le nom
d'une partie, et la partie est nommée par le nom du tout. L'Ecriture Sainte enseigne également
cela : le Seigneur, utilisant souvent ce procédé lorsqu'il explique des choses sur les autres de
cette maniere, veut qu'ils se comprennent lui-méme de cette maniere. Dans les Livres saints, des
temps, des choses, des personnes ou des épogues sont parfois désignés précisément de cette
maniére. Comme dans ce passage ou Dieu prédit les quatre cents ans d'esclavage d'lsraél en
Egypte, disant & Abraham : Sachez que vos descendants seront étrangers dans un pays qui n'est
pas le leur; ils l'asserviront et I'opprimeront pendant quatre cents ans (Gen 15,13). Or, si I'on
considere tout le temps écoulé depuis que Dieu a parlé, il s'écoule plus de quatre cents ans; si
I'on ne considere que le temps de I'esclavage, il s'écoule moins de quatre cents ans.

2. Par conséquent, si I'on comprend cette période en dehors de cette figure de style, la
parole de Dieu semblera fausse — ce qui n'est peut-étre pas I'avis des chrétiens ! Mais puisque
plus de quatre cents ans se sont écoulés depuis le temps de la voix divine, et que le temps de
I'esclavage a été bien inférieur a quatre cents ans, il s'ensuit que soit une partie doit étre comprise
sous le nom du tout, soit le tout sous le nom d'une partie. La signification des jours et des nuits
est identique : un jour est compris comme composé de deux périodes, et chacune de ces deux
périodes fait partie d'un tout [intervalle] de temps. De la méme maniére, la perplexité concernant
le temps des souffrances du Seigneur est résolue.

3. Car bien que le Seigneur ait prédit que, suivant I'exemple du prophete Jonas, le Fils de
I'hnomme demeurerait au coeur de la terre trois jours et trois nuits (cf. Mt 12,40), aprés le sixieme

59



Saint Jean Cassien le Romain

jour de la semaine, jour de sa crucifixion, il ne resta parmi les morts qu'un jour et deux nuits.
Comment donc la vérité de la parole divine sera-t-elle révélée ? Certainement par synecdoque,
c'est-a-dire que le jour de sa crucifixion inclut la nuit précédente, et la nuit de sa résurrection
inclut le jour suivant, et ainsi, En ajoutant la nuit qui précede le jour et le jour qui suit la nuit, nous
comprenons que la période de temps entiére n'est nullement diminuée, étant remplie par sa
partie. L'Ecriture sainte abonde d'exemples de ce genre de langage, mais il serait trop long de
tous les mentionner.

4. Car voici les paroles du psaume : Qu'est-ce que I'homme, pour que tu te souviennes de
lui ? (Ps 8,5). Ici, le tout doit étre compris par la partie, lorsqu'un seul homme est mentionné, mais
que c'est I'humanité entiere qui est désignée. De méme, lorsqu'Achab peche, il est question du
peuple pécheur. Bien que I'ensemble soit nommeé, la partie est désignée par le nom du tout. Jean,
le Précurseur du Seigneur, dit aussi : Apres moi vient un homme qui m'est supérieur, car il était
avant moi (Jn 1,30). Comment donc celui qui était avant lui déclare-t-il qu'il viendra apres lui ? Car
si cela doit étre compris d'un homme né apres lui, comment était-il avant lui ? Et si c'est de la
Parole [de Dieu] qu'il vient, comment vient-il aprés moi ? A moins que ce ne soit seulement dans
le Seigneur Jésus Christ que soient représentés a la fois la suite [de Jean] comme un homme et
I'éternité comme Dieu la Parole.

5. Il s’avere donc que le méme Seigneur était avant lui et apres lui, puisqu’en chair il
succede a Jean, et en divinité il est avant tous. C’est pourquoi, en nommant seulement I’homme,
il révele a la fois ’'Homme et le Verbe. Car puisque le Seigneur Jésus Christ, le Fils de Dieu, était a
la fois Homme parfait et Dieu le Verbe, alors en nommant I'une de ses natures, il révéle la totalité.
Et que dire de plus ? Je pense gu’une journée ne suffirait pas si je tentais de rassembler ou de
relater tout ce qu’il y a a dire a ce sujet. Mais ce que nous avons dit dans cette partie de notre
ouvrage est suffisant — tant pour I'explication du Symbole que pour les exigences de notre
mission, et pour la longueur du livre.

60



Saint Jean Cassien le Romain

Livre VII

Chapitre 1. Alors qu’il se prépare a répondre aux mensonges de ses adversaires, il invoque la
grace divine pour gu’elle I'instruise de la priére que doivent réciter a I'avance ceux qui s’apprétent
a débattre avec des hérétiques.

1. Qu’arrive-t-il a ceux qui, ayant déja échappé aux dangers de la mer, craignent les eaux
peu profondes pres du port ou les rochers sous-marins proches du rivage ? Il en va de méme
pour moi. Car, ayant gardé pour la fin les calomnies des hérétiques et approchant du terme de
mon ceuvre, je commence a craindre ce méme terme que j’aspirais a atteindre. Mais comme I'a
dit le prophete : «L’Eternel est mon secours, je ne craindrai rien : que peuvent me faire les
hommes ?» (Ps 118,6) — ne craignons ni les piéges tendus par les hérétiques rusés, ni les chemins
jonchés d’épines. Car ils entravent notre chemin plutdt que de le bloguer, et nous sommes
davantage confrontés a la tache de le purifier qu’a la crainte de son impossibilité. Car lorsque
nous marchons sur le droit chemin, ils nous font face de maniére instable; ils inspirent plus la
crainte gu’ils ne résistent. Notre travail et notre devoir sont davantage liés a la purification qu'a la
crainte des difficultés.

Qui est libre ?

2. Aussi, tendant les mains vers la téte monstrueuse de ce serpent venimeux et désirant
examiner tous les membres de son corps sinueux, si enchevétrés dans ses contorsions
prodigieuses, nous T'implorons, Seigneur Jésus, Toi a qui nous avons toujours prié, encore et
encore, de nous donner la parole pour ouvrir la bouche (cf. Eph 6,19), afin que nous renversions
les raisonnements et toute prétention qui s'éleve contre la connaissance de Dieu, et que nous
soumettions toute pensée a Ton obéissance (Il Cor 10,4-5), car celui qui se soumet a Toi est
véritablement libre.

3. Sois donc présent a Ton ceuvre et a Ton service, car Tes serviteurs s'efforcent pour Toi
au-dela de toute force humaine. Accorde-nous la force d’écraser les machoires béantes du
nouveau serpent et son cou, rempli d’'un venin mortel, toi qui permets aux fidéles de fouler aux
pieds sans dommage serpents et scorpions (cf. Luc 10,19), de marcher sur I'aspic et le basilic, de
fouler aux pieds le lion et le dragon (cf. Ps 91,13). Et daignes que, avec 'audace intrépide qui jaillit
d’une innocence inébranlable, le nourrisson joue au-dessus du trou de I’aspic, et que I'enfant
étende sa main sur le nid de la vipére (Is 11,8).

Priére pour la victoire sur I'hérésie

4. Accorde-nous aussi de poser nos mains sans dommage sur les ruses de ce serpent,
féroce contre I'hérésie et I’'anarchie. Et si, dans certains abimes, c’est-a-dire dans les esprits
humains, il a déja établi ses lits ou ses refuges, ou y a pondu ses ceufs, ou y a laissé des traces
de ses mouvements inégaux, préserve tout de I'emprise impure et corruptrice de ce serpent
pernicieux. Enléve les impuretés apportées par I'impiété, et, par le van de la purification sacrée,
purifie les ames remplies de pus nauséabond, afin que les repaires de voleurs redeviennent des
maisons de priere (Mt 21,13). Et en ceux en qui, comme il est écrit [dans Isaie], habitent
maintenant toutes sortes de hérissons, d’anes-centaures, de chats sauvages et les fantébmes de
nombreux monstres différents (cf. Is 34,11), que les dons de ton Esprit saint resplendissent, c’est-
a-dire la beauté de la foi et de la piété.

5. Et comme autrefois, Par I’abolition de I'idolatrie et la destruction des statues, Tu as fait
des temples de vertus a partir de temples démoniaques, répandant des rayons de lumiere
éclatants dans les trous des serpents et des scorpions, et transformé les repaires de I'erreur et de
la laideur en demeures pleines de beauté et de joyaux, répands donc la lumiére de ta miséricorde
et de ta vérité sur tous ceux dont les yeux [spirituels] ont été couverts par les ténebres de la
perversion hérétique, afin qu’ils puissent enfin voir d’un ceil pur le grand et salvatrice mystére de
ton Incarnation et te connaitre comme le véritable Homme, qui est venu au monde du sein sacré
et immaculé de la Vierge et qui demeure a jamais le vrai Dieu.

Chapitre 2. Levée de I'objection soulevée par les paroles : «Nul n'engendre avant lui»
1. Avant d'aborder les sujets que je n'ai pas traités dans les livres précédents, il me

semble juste de m'efforcer de tenir ma promesse. Ainsi, une fois ma dette pleinement acquittée,
apres avoir expliqué ce que j'ai déja promis, je pourrai plus librement aborder ce qui reste a traiter.

61



Saint Jean Cassien le Romain

Ainsi, le nouveau serpent qui siffle dans I'Eglise de Dieu, dans le but de détruire |a foi en la sainte
naissance, dit : «Nul n'engendre avant lui» (nemo anteriorem se parit).

2. Premierement, je crois que vous ne comprenez ni ce que vous dites, ni d'ou vous le
tenez. Car si vous connaissiez ou compreniez la source de vos propos, vous n'auriez jamais jugé
la naissance du Fils unique de Dieu selon le jugement de la raison humaine, ni osé juger, selon
des criteres humains, Celui qui est né hors de toute conception humaine. Et si vous aviez compris
que rien n'est impossible a Dieu, vous n'auriez pas opposé ce qui est impossible sur terre a la
toute-puissance divine. Vous dites donc que nul n'engendre rien avant lui-méme. Mais dites-moi,
je vous en prie, de quels étres parlez-vous, quelle est la nature de ceux que vous prétendez
déterminer ? Envisagez-vous d'établir une loi pour les hommes ou pour les bétes, les oiseaux ou
les moutons ? Car c'est d'eux et de leurs semblables que de telles choses peuvent étre dites.

3. En effet, aucun d'eux ne peut engendrer ce qui I'a précédé, car ceux qui ont déja regu
leur origine ne peuvent retourner a cet état et renaitre par une nouvelle création. Et par
conséquent, aucun [de ces étres] ne peut porter ce qui I'a précédé, puisque nul ne peut faire
advenir ce qui a déja existé, car le but du ventre maternel n'est autre que la possibilité de faire
advenir un étre nouveau. Supposez-vous donc que la naissance du Dieu tout-puissant soit
comparable a la naissance des animaux terrestres ? Soumettez-vous la nature de Celui qui est
Lui-méme le Créateur de la nature aux conditions humaines ? Voyez-vous, comme je I’ai dit plus
haut, vous-méme ne savez pas de quoi vous parlez ni ce que vous affirmez, en comparant la
créature au Créateur et en évaluant 'omnipotence de Dieu par des exemples de choses qui
n’auraient jamais existé si leur étre méme ne procédait pas de Dieu. Dieu est venu comme Il I'a
voulu, quand Il I’a voulu, et de Celle qu’ll a voulue.

Omnipotence divine

4. Ni le temps, ni ’homme, ni les coutumes humaines, ni les exemples des choses ne I'ont
prédéterminé, car la loi de la nature créée ne peut Lui résister, Lui qui est Lui-méme le Créateur de
toutes choses. Et il ne Lui fut pas difficile d’accomplir ce gu’ll voulait, car la puissance a coopéré
a sa volonté. Voulez-vous savoir jusqu’ou s’étend I'omnipotence de Dieu ? Je crois que le
Seigneur peut faire avec ses créatures ce que vous ne reconnaissez pas comme possible pour
Lui-méme. Tout étre vivant qui engendre des descendants, si Dieu le lui avait ordonné, pourrait
engendrer une multitude de ceux qui I'ont précédé. En effet, méme la nourriture et la boisson, si
telle était la volonté de Dieu, pourraient se transformer en une sorte de progéniture.

5. Enfin, les eaux mémes qui coulent depuis le commencement du monde, qui consument
toutes les créatures vivantes, pourraient, si Dieu I'avait ordonné, s'incarner dans des matrices et
naitre. Car qui donc mesurera les actes sacrés ou fixera des limites a la divine Providence ? Qui
pourra lui dire, comme il est écrit : «Qu'as-tu fait ?» (cf. Is 45,9; Rom 9,20) ? Si vous niez que tout
est possible a Dieu, alors niez qu'a la naissance de Dieu de Marie, celui qui était avant elle ait pu
naitre. Mais si rien n'est impossible a Dieu. Pourquoi vous opposez-vous a une [certaine]
impossibilité dans votre propre venue [dans le monde] auprés de Celui pour qui, comme vous
I'avez compris, rien n'est impossible dans I'univers ?

Chapitre 3. Réponse aux paroles selon lesquelles I'enfant né doit étre consubstantiel a celui qui
engendre

1. Le second point de votre faux enseignement est soit une perversion blasphématoire,
soit un blasphéme pervers : lorsque vous dites : «Celui qui nait doit étre consubstantiel a celui qui
enfante» (Homoousios parienti debet esse nativitas). Cette [perversion] n'est pas sans rappeler la
précédente, car elle differe davantage par les mots que par l'essence et la nature. En effet,
lorsqu'il s'agit de la naissance de Dieu, comme si un étre plus fort ne pouvait naitre de Marie,
vous dites la méme chose qu'auparavant : comme si celui qui a précédé ne pouvait pas naitre.
Par conséquent, répondez a cela par ce qui a été dit plus haut, ou considérez comme réponse a
la premiere remarque ce qui va étre dit maintenant.

2. Vous dites donc qu'il convient que celui qui nait soit consubstantiel a celui qui enfante.
Si vous parlez des étres terrestres, alors c'est précisément ce qui se produit. Mais si vous parlez
de la naissance de Dieu, pourquoi prendre des exemples dans la nature ? Car les décrets sont
soumis a leur Institueur, et non I'Institueur aux décrets. Mais souhaitez-vous comprendre plus
pleinement que vos perversions sont non seulement impies, mais aussi absurdes, et ne sont que
le vieux refrain d'un homme qui ignore tout de I'omnipotence de Dieu ? Dites-moi, je vous en prie,
vous qui affirmez que le semblable nait du semblable : comment se fait-il qu'un nombre
incroyable de cailles soient nées subitement pour nourrir le peuple d'Israél ? (Voir Nom 11,31).

62



Saint Jean Cassien le Romain

Car, comme nous le lisons [dans I'Ecriture], elles sont apparues instantanément, et n'ont pas été
mises au monde auparavant par leurs meres.

3. Enfin, d'ou est tombée la fameuse nourriture céleste (voir Ex 16) sur le camp juif
pendant quarante ans ? La manne a-t-elle réellement produit de la manne ? Mais ce sont la des
miracles anciens. Qu’en est-il des nouvelles nourritures ? Le Seigneur Jésus Christ a rassasié a
plusieurs reprises les foules innombrables qui le suivaient dans le désert avec quelques pains et
quelques poissons (voir Mt 14 et 15). Cette abondance n’était pas due a la nourriture elle-méme,
car les affamés étaient nourris par un objet invisible et mystérieux — d’autant plus qu’il restait bien
plus de nourriture que ce qui avait été offert pour les rassasier.

4. Comment tout cela s’est-il produit ? Tandis que ceux qui mangeaient étaient rassasiés,
la nourriture elle-méme se multipliait de fagon inexplicable. On lit que du vin est apparu a partir de
'eau en Galilée (Jn 2,1-11). Dites-moi, comment la nature a-t-elle pu produire quelque chose de
completement différent d’elle-méme ? Surtout lorsque — ce qui s’applique parfaitement a la
naissance du Seigneur — le plus noble est issu du plus vil ?

5. Alors dites-moi, comment cette simple eau a-t-elle pu produire un vin d’une saveur si
remarquable et étonnante ? Comment se fait-il que I'une ait été puisée et I'autre versée ? Ce
réservoir ou ce puits était-il d'une telle qualité que I'eau qu'on y puisait se transformait en vin
d'exception ? Ou bien était-ce la qualité des récipients ou la diligence des serviteurs qui en était
la cause ? Certainement pas cela. Et comment se fait-il que cette essence de la chose ne soit pas
percue par la pensée du cceur, alors que la vérité de la chose est pourtant percue par la
puissance de I'esprit ? )

6. Dans le récit de I'Evangile, on appliqua de I'argile sur les yeux d'un aveugle, et apres
I'avoir lavé, ses yeux s'ouvrirent (voir Jn 9,1-7). L'eau avait-elle la nature d'ouvrir les yeux, ou
I'argile celle de donner la lumiere ? Manifestement, ni I'une ni I'autre, d'autant plus que I'eau
n'aide en rien les aveugles, tandis que l'argile peut méme nuire a ceux qui voient. Et comment
quelgue chose qui peut nuire a-t-il pu servir de remede et de moyen de salut ? Comment quelque
chose qui nuit habituellement aux bien-portants est-il devenu, en quelque sorte, un allié dans la
guérison ? Vous dites donc que la puissance de Dieu a accompli cela, et que la cause en a été la
guérison divine; et toutes ces choses que nous avons dites ont été entierement accomplies par
I'omnipotence de Dieu, qui peut créer du neuf a partir de matiere informe, guérir a partir du
contraire, et transformer ce qui relevait de l'impossible ou de I'hypothétique en possible et
efficace.

Chapitre 4. Dieu a démontré son omnipotence tant en d'autres choses qu'en sa naissance
terrestre.

1. Par conséquent, admettez la méme chose concernant la naissance du Seigneur lui-
méme que concernant les autres choses. Croyez que Dieu est né selon sa volonté, car vous ne
niez pas qu'il puisse tout faire, @ moins que vous ne supposiez par hasard que le pouvoir qu'il
possede sur toute chose lui soit insuffisant, et que I'omnipotence qui émane de lui et impregne
toute chose soit inefficace a sa propre naissance. Vous contestez la naissance du Seigneur,
comme si nul n'engendrait ce qui précede, et concernant la naissance du Dieu tout-puissant,
vous dites : «Celui qui nait doit étre consubstantiel a celui qui enfante.» Comme si, en vous
fondant sur des lois humaines, vous vous adressiez a un homme auquel vous opposez votre
propre incapacité et que vous soumettez a une faiblesse créée.

2. Vous affirmez que les conditions de la naissance sont communes a tous, que la loi de
I'existence est la méme, et qu'il est absolument impossible que ce que Dieu a interdit a tous
arrive a une seule personne parmi toute I'humanité. Vous ne comprenez pas ce que vous affirmez,
vous ne voyez pas ce dont vous parlez avec véhémence, car Il est Lui-méme |'Etablisseur de
toutes conditions et la loi de toute la nature, par qui tout ce que I'homme peut et ne peut pas faire
est possible, car Il a sans aucun doute établi la mesure de I'une et de I'autre — tant I'étendue du
possible que la limite au-dela de laquelle I'infirmité ne s'étend pas.

3. Quelle folie de votre part d'opposer ce qui est impossible a I'homme a Celui a qui
appartient le possible lui-méme ! Si vous évaluez la personne du Seigneur a I'aune des faiblesses
terrestres et mesurez la toute-puissance de Dieu selon des criteres humains, vous ne trouverez
certainement rien dans Ses souffrances corporelles qui soit digne de Dieu. Car s'il est admis que
Marie n'a pu donner naissance a un Dieu qui existait avant Elle, comment peut-on admettre que
Dieu a été crucifié par des hommes ? Pourtant, ce méme Dieu qui a été crucifié a prédit : «Est-il
permis a un homme de crucifier son Dieu ? Et vous, vous me crucifiez» (cf. Mal 3,8).

63



Saint Jean Cassien le Romain

4. Si nous nions la naissance du Seigneur de la Vierge parce que Celui qui est né était
antérieur a Celle qui a enfanté, comment pouvons-nous croire que Dieu a du sang ? Pourtant, il
fut ainsi adressé aux anciens d’Ephese : «Prenez soin de I'Eglise de Dieu, qu’il s’est acquise par
son propre sang» (Ac 20,28). Enfin, comment I’Auteur de la vie peut-il étre considéré comme
dépourvu de vie ? Et pourtant, Pierre dit : «Vous avez fait mourir I’Auteur de la vie» (Ac 3,15). Nul
ne peut étre au ciel s’il est sur la terre. Mais comment le Seigneur lui-méme peut-il dire : «Le Fils
de ’lhomme est au ciel» (Jn 3,13) ? Enfin, si vous niez la naissance de Dieu de la Vierge parce que
Celui qui est né doit étre consubstantiel a Celle qui a enfanté, comment croirez-vous que des
choses peuvent étre transformées a partir d’autres natures ?

5. Ainsi, selon vous, ni le vent n'a soudainement amené les cailles, ni la manne n'est
tombée, ni le vin n'est sorti de l'eau, ni des milliers de personnes n'ont été rassasiées de
quelgues pains, ni la lumiere n'est apparue aux aveugles apres avoir été oints d'argile. Mais si
toutes ces choses paraissent completement incroyables et contraires a la raison, tant que nous
ne croyons pas que Dieu les a faites, pourquoi niez-vous sa naissance ce que vous reconnaissez
dans ses ceuvres ? N'aurait-il pas pu accorder a sa propre naissance et a sa venue ce qu'il n'a
pas refusé d'accorder pour la guérison des hommes et leur bien ?

Chapitre 5. Il démontre, par des arguments tirés de la nature elle-méme, que la loi proposée par
ses adversaires, selon laquelle ce qui nait doit étre consubstantiel a celui qui enfante, est réfutée
dans de nombreux cas.

1. Poursuivre sur ce sujet reviendrait a I'étendre indéfiniment, voire a le transformer en
mythe. Toutefois, afin de réfuter votre absurdité et votre folie, qui consistent a affirmer que ce qui
nait doit étre consubstantiel a celui qui enfante, c'est-a-dire que rien ne peut engendrer quelque
chose de différent de soi-méme, je citerai néanmoins des exemples terrestres, par lesquels je
montrerai que de nombreuses choses naissent de choses différentes d'elles-mémes. Il ne s'agit
pas ici de dire qu'une comparaison est possible ou souhaitable en la matiere, mais de vous
convaincre que, dans la naissance sacrée, ce que vous avez vu se produire, méme dans le
domaine terrestre et corruptible, peut se réaliser. Concernant les abeilles, qui, bien que tres
petites, sont néanmoins les animaux les plus intelligents et les plus habiles, on lit qu'elles sont
issues de créatures de natures tres diverses.

2. Puisqu'elles sont des animaux aux facultés étonnantes et abondamment dotés non
seulement de sens mais aussi de prévoyance, elles sont issues de certaines fleurs cueillies sur
des plantes. Quel exemple plus important pourrait-on citer ? Les étres vivants sont issus
d'atomes. Qui, dans ce cas, est le créateur, qui fagonne les corps, qui insuffle les ames ? Enfin,
qui leur a donné les sons par lesquels ils communiquent entre eux ?

3. Qui a composé et fagonné I'harmonie des pattes, la finesse des oreilles, I'élégance des
ailes ? Leurs facultés, leur irritabilité, leur prévoyance, leurs mouvements, leur calme, leur
harmonie, leurs différences, leurs guerres, leur paix, leur organisation, leur tempérament, leurs
services, leur primauté, et en général tout ce qu'ils ont en commun avec le genre humain, de quel
enseignement ou de quel don ont-ils recu tout cela ? Qui les a instruits ou qui les a organisés a
cette fin ? L'ont-ils acquis par la semence de leurs péres ? Ou l'ont-ils appris dans le ventre
maternel et dans la chair de leur mere ?

4. lls n'étaient ni dans le ventre maternel, ni ne connaissent la semence; se nourrissant
uniqguement de fleurs, ils les transportent aux ruches, d'ou naissent les abeilles d'une maniere
indescriptible. Dans ce cas, le ventre maternel ne produit rien pour sa progéniture, et les abeilles
ne naissent pas d'abeilles : elles ne sont que des ouvriéres, non des parents; des fleurs des
plantes naissent les animaux. Quelle similitude y a-t-il entre les herbes et les animaux ? J'espére
que vous comprenez qui est le Créateur de telles choses. Venez donc argumenter : le Seigneur
aurait-il pu donner a sa propre naissance ce qu'il a, comme vous le voyez, accordé méme aux
plus petites créatures ?

5. Aprées cela, il est superflu d'ajouter quoi que ce soit, mais méme si cela n'est pas
nécessaire, comme dans |'exemple, ajoutons-le par souci d'exhaustivité. Nous avons vu
comment le ciel s'est soudainement obscurci et la terre s'est couverte de sauterelles (voir Ex 10).
Montrez-moi leur descendance, leur naissance, leurs meres. Car, comme vous le voyez, elles
viennent de la ou elles naissent. Partez du principe que, dans tous les cas, ce qui nait doit étre
consubstantiel a celui qui engendre. Et dans de telles suppositions, vous paraitrez aussi ridicules
que vous |'étes maintenant en niant la naissance du Seigneur. Et ensuite ? Croyez-vous vraiment
gue nous devions aller plus loin ? Ajoutons toutefois ce qui suit : il est certain que les serpents
basilics naissent des ceufs d'oiseaux appelés ibis en Egypte. Quel lien de parenté ou quelle

64



Saint Jean Cassien le Romain

alliance y a-t-il entre I'oiseau et le serpent ? Pourquoi le engendré n'est-il pas consubstantiel au
géniteur ? Pourtant, ceux qui engendrent ne produisent pas tout cela, et ceux qui sont engendrés
ne le regoivent pas; cela se produit pour des raisons secretes et par une loi inexplicable et
incompréhensible de la nature engendrante.

Et vous avancez des suppositions ridicules contre sa naissance, fondées sur des concepts
terrestres, alors que vous ne pouvez expliquer I'origine de ce qui est venu a l'existence par le
signe et le commandement de celui dont la volonté accomplit toutes choses, dont la puissance
produit toutes choses, auquel rien ne peut s'opposer ni résister, et, enfin, sa volonté est suffisante
pour tout qui peut étre accompli.

Chapitre 6. Réfutation d'un autre argument de Nestorius, lorsqu'il affirme que le Christ était en
tout comme Adam.

1. Mais le moment est venu de révéler vos blasphémes restants, plus subtils et plus
sournois, car, bien que nous ne le souhaitions pas, nous ne pouvons les éviter. Dans |'un de vos
traités pernicieux, vous avez affirmé : «Puisque I'homme est I'image de la nature divine, que le
diable a corrompue, Dieu s'est affligé de son image, comme un empereur de sa statue, et a
corrigé l'image altérée et formé la nature a partir de la Vierge sans semence; de méme qu'Adam
est né sans semence et que, par I'hnomme, la nature humaine a été engendrée, car, puisque la
mort est venue par I'homme, de méme, par I'homme aussi est venue la résurrection des morts (|
Cor 15,21)».

2. On dit que certains empoisonneurs ont coutume de mélanger du poison au miel dans
les potions qu'ils confectionnent, de sorte que la partie nocive est masquée par la douceur, et
que, lorsqu'une personne est séduite par la douceur du miel, elle est tuée par le poison mortel. De
méme, lorsque vous dites : <L’homme est I'image de la nature divine, que le diable a corrompue,
et Dieu s’est affligé de son image, comme un empereur de sa statue», vous semblez enduire le
bord de la coupe nocive d’une substance douce, comme du miel, et ceux qui boivent a la coupe
offerte, tout en goltant la substance tentatrice, n’en percoivent pas le mal.

3. Vous invoquez le nom de Dieu pour proférer des mensonges au nom de la religion, vous
mettez en avant ce qui est sacré pour convaincre les pervers, et tout en confessant Dieu, vous
reniez Celui-la méme que vous confessez. Qui ne voit pas ou vous voulez en venir et ce que vous
manigancez ? Car vous dites : «Dieu s’est affligé de sa propre image, comme un empereur de sa
statue, et a réparé I'image endommagée et, sans semence, a formé la nature a partir de la Vierge,
tout comme Adam est né sans semence et, par ’lhomme, a suscité la nature humaine, car,
puisque la mort est venue par ’lhomme, de méme par ’homme est venue la résurrection des
morts (I Cor 15,21).»

4. Ainsi, avec tant de zele, avec tant d'ambition, vous, tel un intrigant rusé, par vos
préfaces séduisantes, avez arrangé les choses de telle sorte qu'aprés avoir nommé Dieu dans les
paroles précédentes, vous revenez a I'homme dans les suivantes et l'insultez ensuite, le qualifiant
de simple homme - celui a qui, dans une fausse humilité, vous aviez auparavant attribué la gloire
de Dieu. Vous dites donc que I'image de Dieu, que le diable a corrompue, a été restaurée par la
miséricorde divine : «Car il a réparé I'image brisée.»

5. Mais quelle ruse il y a a dire : «ll a réparé I'image brisée» ! Bien sdr, c'est pour vous
convaincre que, dans celui en qui I'image était réparée, il n'y avait rien d'autre que ce qui était
dans l'image a restaurer. Et ainsi, vous voulez que le Seigneur soit le méme qu'Adam, et que le
Restaurateur de I'image ne soit rien de plus que l'image brisée elle-méme. Finalement, vos
intentions et votre but sont révélés par ces paroles : «ll a formé la nature sans semence, a I'image
d’Adam, né sans semence, et par ’lhomme il a restauré la nature humaine.»

6. Vous insistez sur le fait que le Seigneur Jésus était en tout point semblable et égal a
Adam : il était sans semence, et il I'est toujours; il est un simple homme, et il n’est qu’'un homme.
Vous voyez donc avec quel soin vous avez veillé a ce que le Seigneur Jésus Christ ne soit en
aucun cas considéré comme supérieur a Adam, ni méme meilleur, lorsque vous les comparez a
parts égales, afin qu’Adam ne soit en rien jugé inférieur si vous lui préférez le Christ.

Chapitre 7. Les hérétiques ont coutume de dissimuler leurs enseignements sous le voile des
saintes Ecritures.

L'enseignement de I'apotre Paul concernant le Christ
1. Car, comme vous le dites : «Puisque la mort est venue par un homme, la résurrection
des morts vient aussi par un homme» (I Cor 15,21), cherchez-vous vraiment a justifier votre

65



Saint Jean Cassien le Romain

enseignement pervers et criminel par I'autorité apostolique ? Et, par votre impiété, déshonorez-
vous le vase élu (cf. Ac 9,15) ?

2. Mais, si vous vous contentez d'utiliser les témoignages apostoliques, pourquoi vous
étes-vous limité a I'un d'eux, en gardant le silence sur tous les autres, et n'avez-vous pas
immédiatement ajouté : «Paul est apotre, non de la part des hommes, ni par un homme, mais par
Jésus Christ» (Gal 1,1) ? Ou encore : «Nous parlons de sagesse parmi les parfaits» (I Cor 2,6) ? Et
encore : «Ce qu'aucun des chefs de ce monde n'a connu, car s'ils I'avaient connu.» N’auraient-ils
pas crucifié le Seigneur de gloire (I Cor 2,8) ? Ou encore : «Car en lui habite corporellement toute
la plénitude de la divinité» (Col 2,9), et un seul Seigneur Jésus Christ, par qui sont toutes choses (|
Cor 8,6) ?

3. Peut-étre, acceptant en partie les paroles de I'apbtre et les rejetant en partie, ne
I’acceptez-vous que lorsqu’il appelle le Christ homme selon la dispensation (pro dispensatione),
mais le rejetez-vous lorsqu’il I'appelle Dieu. Paul, cependant, ne nie pas que Jésus soit homme,
mais confesse néanmoins que ce méme Homme est Dieu; et ainsi il préche que la résurrection du
genre humain viendra par un Homme, affirmant en méme temps que Dieu est ressuscité en
’Homme lui-méme. Considérez donc : ne préche-t-il pas le Ressuscité comme Dieu, lorsqu’il
témoigne du Crucifié comme le Dieu de gloire ?

Chapitre 8. Les hérétiques n'attribuent au Christ que I'image de la Divinité et affirment donc qu'il
faut le vénérer avec Dieu, mais non comme Dieu.

1. Or, afin que le Seigneur Jésus Christ ne soit pas considéré comme |'un des hommes,
vous lui avez conféré une certaine dignité, I'honorant comme un homme saint, mais sans
reconnaitre en lui sa divinité, comme véritable Homme et véritable Dieu. Car que dites-vous ?
«Dieu a orchestré l'incarnation du Seigneur : glorifions avec Dieu I'image de celui qui a accepté
Dieu, comme une image de la Divinité, comme une statue inséparable de la volonté divine,
comme l'image du Dieu invisible.» Plus haut, vous avez appelé Adam |'image de Dieu; ici, vous
appelez le Christ une image; vous avez appelé le premier une statue, et celui-ci une statue.

2. Cependant, il semble que nous devions vous remercier pour la gloire que vous rendez a
Dieu, car vous permettez que I'image de celui qui a accepté Dieu soit vénérée avec Dieu, ce qui
releve moins de la gloire que du déshonneur. Ici, vous ne donnez pas au Seigneur Jésus Christ
I'honneur de la divinité, mais vous le lui refusez, car par I'art subtil de I'impiété, vous le déclarez
digne d'étre adoré avec Dieu, afin de ne pas le reconnaitre comme Dieu, et de Celui-la méme
auquel vous l'unissez faussement en apparence, vous le séparez [en réalité]. Car lorsque vous
déclarez blasphématoirement que le Christ ne doit pas étre révéré comme Dieu, mais glorifié avec
Dieu, vous lui reconnaissez par la un lien d'intimité avec la divinité, afin de le priver de la véritable
divinité.

3. O ennemi de Dieu, si impie et si rusé, tu veux commettre un crime en le reniant tout en
le confessant en apparence. «Nous honorons le Christ», dis-tu, «<comme une statue inséparable
de la volonté divine, comme I'image du Dieu invisible.» Il est clair que, par sa miséricorde, la gloire
de notre Seigneur Jésus Christ, Créateur et Rédempteur, a grandi parmi nous. Si nous avons été
rachetés par lui de la destruction éternelle au point de considérer notre Rédempteur comme une
statue, il semble juste, par obéissance et vénération, de répondre a sa miséricorde et a son amour
en osant lui enlever cette grandeur qu’il n’a pas refusé de diminuer pour nous.

Chapitre 9. Ceux qui affirment que la naissance du Christ fut secréte se trompent, car elle fut
révélée publiquement au patriarche Jacob.

1. Mais vous, bien s, justifiez I'insulte faite a I'ceuvre du Seigneur par un honneur illusoire,
en disant : «comme l'image du Dieu invisible». En le qualifiant d'image, vous le comparez a la
condition humaine. En le qualifiant d'image du Dieu caché, vous le privez de sa véritable dignité.
Car, comme le dit David, Dieu viendra ouvertement et ne se taira pas (Ps 49,3). Et il est venu et ne
s'est pas tu, et avant méme de parler de sa naissance, il a annoncé sa venue par des témoins
terrestres et célestes : une étoile a brillé (Mt 2,9), les mages se sont prosternés devant lui (Mt
2,11), les anges I'ont annoncé (Lc 2,8-15). Que demandez-vous de plus ? Jusqu'a présent, sa
voix s'est tue sur la terre, mais sa gloire a déja été proclamée au ciel. 2. Affirmez-vous que Dieu
était caché ou qu'il est caché en Lui ? Or, ce n'est pas ce qu'ont prédit les prophétes, les
patriarches et, finalement, toute la Loi. Car ils n'ont pas dit que Dieu resterait caché, mais ils ont
préché qu'll viendrait a tous. Vous vous trompez dans votre misérable aveuglement, cherchant
des prétextes au blaspheme et n'en trouvant aucun. Vous Le dites caché apres Sa venue. Mais je

66



Saint Jean Cassien le Romain

refuse de Le dire caché avant méme Sa venue. Se pourrait-il que le mystére de la future
naissance de Dieu de la Vierge ait été caché au patriarche, dont le nom lui fut donné par une
vision de Dieu (cf. Gen 32,29), lui qui, du nom du Supprimeur (cf. Gen 27,36), fut élevé au nom
d'Israél (cf. Gen 35,10) — se pourrait-il que le mystere de la future naissance de Dieu de la Vierge
lui ait été caché ? «J’ai vu», dit-il, «Dieu face a face, et ma vie a été sauvée» (Gen 32,30). Qu’a-t-il
donc vu, me demandai-je, qui lui ait permis d’affirmer avec certitude avoir eu une vision de Dieu ?

3. Dieu est-il apparu au milieu du tonnerre et des éclairs ? Ou bien les cieux se sont-ils
ouverts et le visage resplendissant de la Divinité lui est-il apparu ? Certainement pas cela, au
contraire, il a vu un homme et a reconnu Dieu. Digne du nom qu’il avait recu, le patriarche a
mérité la dignité de I'appellation que Dieu lui avait conférée, davantage par sa vision intérieure
que par sa vision extérieure ! Il a vu un homme lutter avec lui et il a témoigné de la vision de Dieu.
Il savait sans aucun doute que dans cette forme humaine se trouvait véritablement Dieu, car la
forme sous laquelle Dieu était alors visible était la méme que celle sous laquelle Il devait
apparaitre plus tard.

4. Cependant, pourquoi s’étonner qu’un patriarche aussi illustre ait cru sans aucun doute
que Dieu lui était apparu si ouvertement et ait déclaré : «J’ai vu Dieu face a face, et ma vie est
sauvée» (Gen 32,30) ? Comment Dieu lui a-t-il révélé la présence de la Divinité avec une telle
abondance qu’il a dit que le visage de Dieu lui avait été révélé ? Car, a premiere vue, seul un
homme lui est apparu, qu’il a méme surpassé dans la joute verbale (cf. Gen 32,24-28). Mais Dieu
a certainement agi ainsi comme un signe des événements futurs, afin que nul ne puisse douter de
I’existence d’un Dieu né de 'homme, aprés que le patriarche eut déja vu Dieu sous forme
humaine.

Chapitre 10. Rassemble d’autres témoignages de I’Ecriture sur le méme suijet.

1. Mais pourquoi m’attarder si longtemps sur un seul exemple, comme s’il n’y en avait pas
beaucoup ? La venue future de Dieu incarné pouvait-elle vraiment étre cachée aux hommes ?
Aprées tout, le prophete en a parlé clairement, comme s’il s’adressait a toute I’hnumanité : «Voici
votre Dieu» (Is 40,9); et ailleurs : «Voici notre Dieu» (Is 25,9); et encore : «Le Dieu puissant, le Pére
éternel, le Prince de la paix; et son regne n’aura point de fin» (voir Is 9,6-7). Mais méme apres sa
venue, le fait de son avenement pouvait-il vraiment étre caché a ceux qui confessaient
ouvertement sa venue ? Pierre, qui a dit : «Tu es le Christ, le Fils du Dieu vivant» (Mt 16,16),
ignorait-il la venue de Dieu ? Marthe ne comprenait-elle pas ce qu’elle disait ni en qui elle croyait
lorsqu’elle a dit : «Seigneur, je crois que tu es le Christ, le Fils du Dieu vivant, qui vient dans le
monde» (cf. Jn 11,27) ? Enfin, tous ceux qui lui ont demandé la guérison de leurs maladies, le
rétablissement de leurs membres ou la vie pour les morts, I'ont-ils demandé a la faiblesse
humaine ou a la toute-puissance de Dieu ?

Chapitre 11. Que le diable fut souvent contraint de considérer le Christ comme Dieu

1. Finalement, lorsque le diable lui-méme le tenta avec toute la ruse de ses tromperies,
avec toute I'habileté de sa ruse, que soupgonnait-il inconsciemment, ou désirait-il savoir en le
tentant ? Qu'est-ce qui le poussa a chercher Dieu dans un humble état humain ? L'avait-il appris
par des témoignages antérieurs ? Ou avait-il déja connu quelqu'un qui était venu comme Dieu
dans un corps humain ?

2. Certainement pas; mais il fut contraint de soupgonner et d'examiner cette question par
le grand témoignage des signes, les grandes preuves des ceuvres et les paroles de la vérité elle-
méme. Car lui aussi avait déja entendu de Jean : «Voici I'Agneau de Dieu, qui enleve le péché du
monde» (Jn 1,29). Et encore a propos de la méme chose : «C'est moi qui ai besoin d'étre baptisé
par toi, et c'est toi qui viens a moi ?» (Mt 3,14). De méme, la colombe qui descendit du ciel et se
posa sur la téte du Seigneur fut un signe clair et manifeste de la manifestation de Dieu (Mt 3,16).

3. La voix envoyée par Dieu ne I'exhorta pas non plus par des allégories ou des images,
disant : «Tu es mon Fils bien-aimé; en toi j’ai mis toute mon affection !» (Lc 3,22). C’est pourquoi,
bien qu’il vit extérieurement Jésus comme un homme, il s’enquit du Fils de Dieu, disant : «Si tu es
le Fils de Dieu, ordonne a cette pierre de devenir du pain» (Lc 4,3). La vue d’un homme a-t-elle
dissipé les soupgons du diable quant a sa divinité, au point qu’apres avoir vu un homme, il ne
puisse plus le considérer comme Dieu ? Certainement pas; mais que dit-il ? Si tu es le Fils de
Dieu, ordonne a cette pierre de devenir du pain (Lc 4,3). Bien sdr, le diable ne doutait pas de la
possibilité de ce qu'il cherchait; il était troublé par sa véracité et incertain de son impossibilité.

67



Saint Jean Cassien le Romain

Le chapitre 12 compare cette supposition et le soupgcon probable du diable a I'affirmation
obstinée et inflexible de ses adversaires et montre que ce blaspheme est encore plus grave et
plus pervers que celui du diable.

1. Or, [le diable] savait pertinemment que le Seigneur Jésus Christ était né de Marie, qu'il
avait été couché dans une créche, emmailloté, que son enfance humaine avait été misérable et
qu'il avait été privé méme de personnes dignes de s'occuper de son berceau; de plus, le diable
ne doutait pas qu'il fit de chair véritable, qu'il fat véritablement né homme. Et pourquoi cela lui
semblait-il insuffisant pour en étre certain ? Pourquoi [le diable] supposait-il qu'il pGt étre Dieu, lui
qu'il savait étre un homme ? Alors, apprends, malheureux fou, homme pervers et traitre !
Apprends au moins du diable comment diminuer ta méchanceté ! Il a dit : «Si tu es le Fils de Dieu,
et que tu dis : “Tu n’es pas le Fils de Dieu”», tu renie ce qu’il demandait. Personne n’a jamais été
trouvé avant toi qui ait surpassé la méchanceté du diable : Il a reconnu cela dans le Seigneur
comme possible, mais tu ne crois pas que ce flt possible.

Chapitre 13. Que le diable a toujours eu une idée de la divinité du Christ, jusqu’a sa mort sur la
croix, grace a son activité cachée.

1. Mais peut-étre qu’apres cela, le diable s’est arrété et s’est calmé, et lorsque ses
tentations ont été déjouées, il a abandonné ses soupgons, n’ayant obtenu aucun résultat. Au
contraire, il est méme resté méfiant, et jusqu’a la Croix méme, ses soupgons se sont renforcés,
conduisant a une appréhension particuliere. Quoi d’autre ? Il n'a jamais cessé de le considérer
comme le Fils de Dieu apres avoir vu tout ce que ses persécuteurs ont osé faire contre lui.

2. Mais, bien s(r, I'ennemi rusé, percevant des signes de divinité méme au milieu de ses
souffrances les plus physiques, bien qu'il e(t préféré qu'il soit un homme, fut contraint de
soupconner Dieu en lui. Car, bien qu'il et préféré croire ce qu'il voulait, il était néanmoins, face a
la preuve manifeste de ses actes, enclin a ce qu'il craignait. Cela n'est pas surprenant, car, malgré
les crachats, les flagellations, les moqueries et la crucifixion dont il fut témoin, il constata que,
méme au milieu du déshonneur et des insultes les plus cruelles, la puissance divine abondait :
lorsque le voile du temple se déchira, lorsque le soleil fut caché, lorsque le jour s'obscurcit (Luc
23,45), lorsque tous ressentirent |'effet des souffrances [du Christ], toutes sortes de [créatures],
méme celles qui ne connaissaient pas Dieu, reconnurent I'action de la divinité.

3. C’est pourquoi le diable, voyant cela et tremblant, s’efforca par tous les moyens de
reconnaitre Dieu en lui, méme dans la mort méme de son humanité, disant par ceux qui I’avaient
crucifié : «Si celui-ci est le Fils de Dieu, qu’il descende de la croix, et nous croirons en lui» (cf. Mt
27,40-42). Il pensait, bien sdr, que par ses souffrances corporelles, notre Seigneur Dieu
accomplissait I'ceuvre du salut des hommes, et aussi que par ces souffrances, il était détruit et
chassé, tandis que nous étions rachetés et sauvés.

4. C’est pourquoi I’ennemi du genre humain voulut par tous les moyens et avec toute la
ruse détruire ce qu’il reconnaissait comme s’accomplissant pour la rédemption générale. «Si
celui-ci est le Fils de Dieu, dit-il, qu’il descende de la croix, et nous croirons en lui» (cf. Mt
27,40-42). Il est évident que le Seigneur, touché par l'injure, renoncerait au mystere [du salut],
vengeant ainsi I'affront. Vous voyez donc que le Seigneur, méme crucifié, est appelé Fils de Dieu,
vous voyez qu'ils doutent de ce dont ils parlent. Apprenez donc, comme je I'ai dit plus haut, soit
de vos persécuteurs eux-mémes, soit du diable, a croire au Fils de Dieu. Qui a jamais égalé le
diable en infidélité ? Qui I'a surpassé ? Le diable soupgonnait que Jésus était le Fils de Dieu,
méme lorsqu'il souffrait sa mort, mais vous, vous le niez, méme apres sa résurrection. Le diable, a
qui il I'a cachée, soupgonnait sa divinité, mais vous, a qui il I'a révélée, vous la niez. Le chapitre
14 montre comment les hérétiques déforment les Saintes Ecritures en réponse a |'argument tiré
des paroles de I'apétre : «sans mere, sans pere» (Héb 7,3).

Chapitre 14. Vous utilisez donc les saintes Ecritures contre Dieu et tentez de retourner ses
propres témoignages contre Lui.

1. Mais comment ? En vérité, vous devenez calomniateurs non seulement de Dieu, mais
aussi de ses témoignages. Il n'est certainement pas surprenant que, ne pouvant faire ce que vous
désirez, vous vous contentiez de ce que vous pouvez, incapable de retourner les témoignages
sacrés contre Dieu, vous déformez ce que vous pouvez. Vous dites : «Paul aussi invente des
choses lorsqu'il dit du Christ : “sans mere, sans généalogie” (Héb 7,3).»

68



Saint Jean Cassien le Romain

2. Je vous le demande, de qui voulez-vous que Paul dise cela ? Du Fils et Verbe de Dieu,
ou du Christ, que vous séparez du Fils de Dieu et que vous calomniez en le qualifiant de simple
homme ? Si cela concerne le Christ, que vous appelez un homme ordinaire, comment un homme
pourrait-il naitre sans mere et sans lignée maternelle ? Mais s’agissant du Verbe et du Fils de
Dieu, comment imaginer que le méme apdtre (Que vous considérez sacrilegement comme votre
témoin), au méme endroit et dans le méme passage le concernant, dont vous dites : «ll n’a pas de
mere», témoigne aussi qu’il n’a pas de pere, disant : «Sans pere, sans mere, sans généalogie»
(Héb 7,3) ? Puisque vous affirmez donc que le Fils de Dieu n’a pas de mere, il vous reste a le
calomnier, en citant le témoignage apostolique, selon lequel il n’aurait méme pas de Pere.

3. Voyez-vous maintenant dans quelle profondeur d'impiété vous vous étes enfoncés par
votre acces de perversité et de folie ? En disant que le Fils de Dieu n'a pas de mere, vous reniez
aussi son Pére, chose que personne n'a jamais dite, si ce n'est peut-étre un fou. Je ne sais pas si
cela releve davantage de I'impiété ou de la stupidité ? Car quoi de plus absurde, quoi de plus
insensé, que de prononcer le nom du Fils tout en se taisant sur celui du Pere ? Mais vous dites :
«Je ne me tais pas, je ne nie pas.» Et quelle folie vous a poussé a proposer cette parole, selon
lagquelle, en disant qu'il n'a pas de mere, vous reniez méme le Péere ?

4. Car puisque dans la méme parole il est dit «<sans mere», il est aussi dit «<sans pere»,
alors si nous devons comprendre qu'il n'a pas de mére, nous devons nécessairement croire qu'il
n'a pas de pére, et comprendre cela de la méme maniére que «sans mere». Mais cette folie
extréme, qui va jusqu'a renier Dieu, ne comprend pas ceci : lorsqu'elle présente sous une forme
tronquée ce qui a été écrit dans son intégralité, elle ne voit pas que les Livres saints, dans leur
intégralité, peuvent révéler un mensonge éhonté et flagrant.

5. O blasphéme et folie insensés ! Tandis qu'elle ne voit pas ce qu'elle devrait suivre, elle
ne percgoit pas ce qu'elle pourrait lire. Comme si, en se privant de la capacité de raisonner, elle
pouvait aussi priver chacun de la capacité de lire; ou comme si les yeux de tous étaient fermés a
la lecture parce qu'elle-méme avait déja perdu les yeux de son propre esprit. Ecoute donc,
hérétique, la parole que tu as volée ! Ecoute pleinement et complétement ce que tu as présenté
comme impuissant et circoncis. L'Apbtre, voulant clarifier la double naissance de Dieu, pour
montrer que le Seigneur est né a la fois selon la divinité et selon la chair, dit : «Sans pere, sans
mere.» Car une chose est propre a la naissance selon la divinité, une autre a la naissance selon la
chair. En effet, comme selon la divinité il est né sans mere, de méme selon la chair il est né sans
pere.

Sans pére et sans mere.

6. Par conséquent, bien qu'il ne soit ni sans pére ni sans mere, il faut néanmoins croire
qu'il est sans pére et sans mere. Car si on le considére comme né du Pere, alors il est sans mére;
mais si on le considere comme né de la Mére, alors il est sans peére. Ainsi, a chacune de ses
naissances, il a I'un ou l'autre, mais dans les deux réunies, il n'a ni I'un ni l'autre. Car méme la
naissance selon la divinité n'a pas eu besoin de meére, et dans la naissance corporelle il s'est suffi
a lui-méme, sans le Pere. C'est pourquoi, comme le dit I'apbtre : «<Sans mere, sans généalogie»
(Héb 7,3).

Chapitre 15. En quel sens |'apo6tre affirme-t-il que le Christ est sans généalogie ?

Résolution de la contradiction apparente entre Mt 1,1 et Héb 7,3

1. Comment I'apbtre affirme-t-il que le Se|gneur est sans généalogie, alors que I'Evangile
selon Matthieu commence par la généalogie du Sauveur : «Livre de la généalogie de Jésus Christ,
Fils de David, Fils d'Abraham» (Mt 1,1) ? Selon I'évangéliste, il a donc une genealogle mais selon
I'apétre Paul, il n'en a pas, car, selon I'Evangile, il a une genealogle par sa mere, tandis que selon
I'apbtre, il n'en a pas par son pere. C'est pourquoi |'apdtre dit a juste titre : «Sans pére, sans
mere, sans généalogie» (Héb 7,3); car, lorsqu'il parle de lui comme étant né sans mere, il
mentionne également qu'il est sans généalogie. Par conséquent, concernant les deux naissances
du Seigneur, I'Evangile et les écrits apostoliques concordent. Car, selon I'Evangéliste, il a une
généalogie sans pere, étant né selon la chair; et, selon I'Apbtre, étant né selon la divinité sans
mere, il n'a pas de généalogie, comme le dit Isaie : «Qui donc racontera sa descendance ?» (Is
53,8).

Le chapitre 16 montre que, de méme que le diable a tenté le Christ, les hérétiques circonscrivent
et déforment les saintes Ecritures.

69



Saint Jean Cassien le Romain

1. Pourquoi donc, 6 hérétique, n'as-tu pas cité intégralement et sans déformation le
passage que tu as lu ? Tu vois, en effet, que, de méme que I'Apdtre a parlé de la naissance du
Seigneur sans pere, il a également parlé de sa naissance sans mere, de sorte que, de méme qu'il
est compris sans pére, il peut aussi étre connu sans mere. Et, de méme qu'il est impossible de
croire qu'il est sans Pere, il est également impossible de comprendre qu'il est sans Mere.
Comment le diable cite les Ecritures

2. Pourquoi donc, 6 hérétique, n'as-tu pas cité intégralement et sans déformation ce que
tu as lu de I'ap6tre ? Mais tu ne cites qu'en partie, tu en omets une partie et tu dénatures les
paroles de vérité pour justifier insidieusement un mensonge. Je vois bien qui t'a instruit. Il faut
supposer que tu as regu cet enseignement de celui dont tu veux suivre I'exemple.

Car ainsi parle le diable dans le récit de I'Evangile, tentant Dieu : «Si tu es le Fils de Dieu,
jette-toi d'ici en bas, car il est écrit : Il donnera des ordres a ses anges a ton sujet, afin qu'ils te
gardent» (Luc 4,9-10; cf. Ps 90,11). Mais, apres avoir dit cela, il a omis les paroles suivantes : «Tu
marcheras sur |'aspic et le basilic, tu fouleras aux pieds le lion et le serpent» (Ps 90,13). 3. Bien
s(r, il a habilement cité les paroles précédentes et omis les suivantes. Car il cita le premier
passage pour le tromper, mais il garda le silence sur le second, de peur de se maudire lui-méme.
Il savait en effet que la parole prophétique le qualifiait d'aspic et de basilic, de lion et de serpent.
De méme, il faut penser que vous aussi, en citant certains passages et en en omettant d'autres,
vous en citez certains pour tromper et vous passez les autres sous silence, de peur de
condamner votre propre tromperie si vous présentez tout en détail.

Mais enfin, le moment est venu de passer a autre chose, car en nous attardant trop sur
des points particuliers, bien que guidés par le désir de donner une réponse plus détaillée, nous
dépassons la limite méme d'un livre trés long.

Chapitre 17. La gloire et I'nonneur du Christ ne peuvent étre attribués uniquement au saint Esprit,
tout en niant que le Christ les possede par lui-méme et par nature, et qu'il ne les emprunte pas
comme a une autre source.

1. Vous dites, d'une autre maniere, dans une autre forme de blaspheme : «ll a séparé de la
nature divine I'Esprit qui a créé son humanité. Car il est dit que ce qui est né de Marie vient du
saint Esprit (Mt 1,20). De Celui qui a aussi accompli la création, car il est dit : «Celui qui était
manifesté dans la chair s'est justifié par I'Esprit» (I Tm 3,16). Il a aussi fait de Lui une menace pour
les démons. Car Il dit : «Je chasse les démons par |I'Esprit de Dieu» (Mt 12,28), par Celui qui a fait
de sa chair un temple. Car [comme le dit Jean-Baptiste :] je vis I'Esprit descendre du ciel comme
une colombe, et il demeura sur Lui (Jn 1,32). Il Lui a aussi accordé I'ascension au ciel. Car il est
dit : «Apres avoir donné ses instructions aux apoétres qu'il avait choisis, il fut enlevé par le saint
Esprit» (cf. Ac 1,2). Finalement, il rendit toute gloire au Christ.

2. Ainsi, tout votre blaspheme consiste en ceci : le Christ ne possédait rien en lui-méme.
Or, méme un homme ordinaire, comme vous le dites, ne recevait rien du Verbe, c’est-a-dire du
Fils de Dieu, mais tout en lui était un don de I'Esprit. Si nous démontrons que tout ce que vous
attribuez a I'Esprit lui appartient, il ne reste plus qu’a prouver que Celui que vous voulez voir
comme un homme, parce qu’il aurait tout recu d’un autre, est en réalité Dieu, car il possédait tout
en propre. Et nous le démontrerons non seulement par le raisonnement ou I'argumentation, mais
par la voix de la Divinité elle-méme, car rien ne témoigne mieux de Dieu que les choses divines. Et
puisque nul ne se connait mieux que la divine Majeste nous ne croyons en rien de plus
concernant Dieu que dans les Ecritures ou Dieu lui-méme apparait comme son propre témoin.

3. Ainsi, vous affirmez d’abord que le saint Esprit a créé sa nature humaine. Nous
pourrions I’'accepter si nous étions convaincus que vous ne le dites pas avec une intention impie.
Car nous ne nions pas la conception de la chair du Seigneur par le saint Esprit, mais nous disons
que le corps a été congu avec I'assistance de I'Esprit, de sorte que le Fils de Dieu lui-méme a
créé la nature humaine pour lui-méme, car le saint Esprit lui-méme parle ainsi dans la sainte
Ecriture et témoigne de cela : La sagesse a bati sa maison (Pro 9,1).

4. Voyez-vous donc que ce qui a été concu par I'Esprit saint a été fagconné et accompli par
le Fils de Dieu ? Non pas parce que I'un est I'ceuvre du Fils de Dieu et I'autre celle de I'Esprit

saint, mais parce que, selon I'unité de la divinité et de la majesté, I’action de I’Esprit a fagonné le
Fils de Dieu, et le fagonnage du Fils de Dieu s’est fait avec la coopération de I'Esprit saint. C’est
pourqu0| nous lisons [dans I’Evangile] non seulement que I’Esprit saint est descendu sur la Vierge,
mais aussi que la Puissance du Tres-Haut I'a couverte de son ombre (cf. Luc 1,35). Et, puisque la
Sagesse eIIe méme est la plénitude de la Divinité, nul ne doute que, lorsqu’elle a bati sa demeure,

T

70



Saint Jean Cassien le Romain

5. Mais cette folie misérable et blasphématoire, lorsqu’elle s’efforce de séparer le Christ du
Fils de Dieu, ne voit pas qu’elle divise completement la nature divine. A moins, bien sdr, qu'il ne
suppose par erreur que le saint Esprit Lui ait construit une maison parce que Lui-méme en était
incapable. Mais il est aussi insensé que ridicule de penser que Celui qui, nous le croyons, a créé
I'univers entier, le ciel et la terre, d'un seul geste de la main, soit incapable de se créer un corps.
Surtout que Sa puissance est celle du saint Esprit. Et la divinité et la majesté de la Trinité sont si
unies et inséparables que, bien entendu, rien dans la Personne unique de Dieu ne peut étre concu
comme séparé de la plénitude de la Divinité. ]

6. Ainsi, si I'on présente et comprend cela, selon la foi des Saintes Ecritures, que par la
descente du saint Esprit et I'action du Tres-Haut, la Sagesse a construit sa propre demeure, alors
le reste de vos spéculations blasphématoires est réduit a néant. Et il ne fait aucun doute qu'Elle,
par elle-méme et en elle-méme, a créé toutes choses, pour le nom de Celle et pour la foi en celle
en qui méme la foi des croyants a pu tout accomplir. Il n'a jamais eu besoin de l'aide de
quiconque, et ceux qui croyaient en Sa puissance n'en ont jamais eu besoin non plus.

Dans toutes les ceuvres du Christ, la puissance de la sainte Trinité était toujours présente.

7. De méme, ce que vous dites, comme s'il avait été justifié par I'Esprit, et que I'Esprit
avait rendu Sa chair redoutable pour les démons, et que Sa chair avait été faite temple par
I'Esprit, et que par I'Esprit était monté au ciel, tout cela est sacrilege et insensé. Non pas parce
qu'il faut croire que I'unité et la coopération de I'Esprit ont fait défaut dans toutes Ses ceuvres, car
la Divinité n'est jamais sans Elle-méme, et dans toutes les ceuvres du Sauveur, la puissance de la
Trinité était toujours présente. Puisque vous prétendez que le saint Esprit a assisté le Seigneur
Jésus Christ, comme s’il était faible et impuissant, et que I'Esprit lui a accordé ce qu’il ne pouvait
accomplir par lui-méme, apprenez donc des témoignages sacrés a croire en Dieu et a ne pas
méler le mensonge a la vérité. Car I'ceuvre ne le permet pas, et I'esprit est horrifié si un esprit
impur se méle aux témoignages divins.

Chapitre 18. Comment comprendre les paroles de I’apétre : «ll a été manifesté dans la chair, et
justifié lui-méme par I'Esprit» (I Tim 3,16) ?

1. Premiérement, concernant votre affirmation selon laquelle «la justice a accompli ce qui a
été créé», vous souhaitez la confirmer par le témoignage apostolique qui dit : «ll a été manifesté
dans la chair, et justifié lui-méme par I’'Esprit» (I Tim 3,16). Vous tenez ces deux propos avec un
esprit agité et furieux. Car méme lorsque vous affirmez que le saint Esprit I'a rempli de justice,
vous le faites clairement comprendre afin de démontrer le manque de justice chez celui qui était
censé étre destiné a recevoir I'accomplissement de la justice. Et lorsque vous citez le témoignage
apostolique a ce sujet, vous en dénaturez I'ordre et le sens.

2. Car I'apbtre n’a pas parlé comme vous avez cité ce passage — tronqué et corrompu.
Que dit donc I'apétre ? Et, sans conteste, le grand mystere de la piété, manifesté dans la chair, a
été justifié par I’'Esprit (cf. | Tim. 3,16). Ne voyez-vous donc pas comment I’ap6tre proclame que le
mystere, ou sacrement, de la piété a été justifié ? Car il n’a jamais oublié ses paroles et son
enseignement au point de dire que la justice faisait défaut a Celui qu’il a toujours appelé justice :
«ll est devenu pour nous... justice, sanctification et rédemption» (I Cor 1,30). Et il dit encore
ailleurs : «Mais vous avez été lavés, mais vous avez été sanctifiés, mais vous avez été justifiés au
nom de notre Seigneur Jésus Christ» (I Cor 6,11).

3. Combien est-il donc absurde de penser que Celui qui remplit I'univers de justice ait
besoin d’étre rempli de justice, et que Sa majesté puisse en étre dépourvue, alors que Son nom
seul justifie toutes choses ! Vous voyez donc combien votre blasphéme est insensé et insensé,
car vous tentez d’arracher a notre Seigneur ce qui a toujours été si abondamment répandu parmi
tous les croyants et qui n’a jamais diminué.

Chapitre 19. Non seulement I’Esprit rendait le Christ terrifiant aux démons, mais le Christ lui-
méme le rendait ainsi.

1. Vous dites aussi que I'Esprit le rendait terrifiant aux démons. Afin de réfuter cette
affirmation, bien que son caractére abominable suffise, nous allons néanmoins donner quelques
exemples. Dites-moi, je vous en prie, vous qui attribuez a un autre la crainte que les démons lui
inspiraient, et qui prétendez que ce n’était pas par sa puissance, mais par un don : comment
alors son nom méme aurait-il eu ce pouvoir qui lui manquait ? Comment donc les démons
étaient-ils chassés, les malades guéris, les morts ressuscités en son nom ? Car I'ap6tre Pierre dit

71



Saint Jean Cassien le Romain

ceci a I'aveugle assis a la Belle Porte du Temple : «Au nom de Jésus Christ, leve-toi et marche»
(Ac 3,6).

2. Dans la ville de Joppé, I'apétre Pierre dit au paralytique alité depuis huit ans : «<Enée, le
Seigneur Jésus Christ te guérit; leve-toi de ton lit» (Ac 9,34). De méme, Paul dit a I'esprit de
divination : «Au nom de Jésus Christ, je te I'ordonne, sors d’elle» (Ac 16,18). Et le démon sortit
d’elle. Comprenez donc combien cette impuissance était éloignée de notre Seigneur, car je ne
qualifie pas de faibles ceux qu’il a rendus puissants en son nom. Nous savons en effet qu’apres la
résurrection du Seigneur, aucun démon ni aucune faiblesse ne put résister a aucun des apotres.

3. Comment donc I'Esprit a-t-il rendu redoutable celui qui rendait les autres redoutables ?
Ou comment était-il faible en lui-méme, lui en qui, par la foi, a regu la domination sur I'univers ?
Enfin, ceux qui ont regu la puissance de Dieu ne se sont jamais approprié cette autorité, mais I’'ont
toujours attribuée a celui de qui ils I'ont regue. Car |'autorité ne peut avoir de pouvoir par elle-
méme, mais seulement par le nom de celui qui la conféere. C'est pourquoi ni les ap6tres ni tous les
serviteurs du Christ n'ont jamais rien fait en leur propre nom, mais au nom du Christ et en
I'invoquant. Car I'autorité elle-méme a recu son pouvoir de la source dont elle émane, et n'aurait
pu étre conférée par des serviteurs si elle ne venait pas du Donateur.

4. Vous dites donc que le Seigneur était comme I'un de ses serviteurs. Car, de méme que
les apOtres ne possédaient rien qu'ils n'aient recu de leur Seigneur, vous prétendez que le
Seigneur ne possédait rien en propre qu'il n'ait recu de I'Esprit, et que, par conséquent, ce qu'il
possédait lui-méme, il ne le possédait pas en tant que Seigneur, mais |'aurait recu en tant que
serviteur. Dites-moi alors pourquoi a-t-il exercé son autorité comme sien propre, et non comme
recue ? Car que lisons-nous de lui ? Il dit au paralytique : «Léve-toi, prends ton lit et rentre chez
toi» (Mt 9,6). De méme, au pere qui plaidait pour son fils, il dit : «Va, ton fils est vivant» (Jn 4,50).
Et lorsqu'on emmena le fils unique de sa mére pour |'enterrer, il dit : «Jeune homme, je te le dis,
leve-toi I» (Luc 7,14).

5. A l'instar de ceux qui ont regu leur autorité de Dieu, a-t-il demandé, en invoquant le nom
de Dieu, I'autorité d'accomplir ces signes ? Pourquoi alors n'a-t-il pas agi au nom du saint Esprit,
comme les apbtres I'ont fait en son nom ? Enfin, comment I'Evangile témoigne-t-il de Iui ? Il est
dit : «Il les enseignait comme quelqu'un qui a autorité, et non comme les scribes et les pharisiens»
(Mt 7,29). Ou bien voulez-vous croire qu'il était si orgueilleux et arrogant qu'il s'attribuait a ses
propres pouvoirs |'autorité que vous prétendez qu'il a regue de Dieu ? Mais que dire du fait que
['autorité n'était jamais transmise aux esclaves autrement que par le nom du donateur, et qu'elle
demeurait vaine si celui qui la détenait s'en attribuait ne serait-ce qu'une partie ?

Chapitre 20. Nestorius s'efforce de réfuter cette affirmation par des arguments plus convaincants.

1. Mais pourquoi nous attarder si longtemps sur votre blaspheme, en utilisant des
arguments aussi évidents qu'insignifiants ? Ecoutons Dieu lui-méme parler a ses disciples :
«Guérissez les malades, purifiez les |épreux, ressuscitez les morts», «chassez les démons» (Mt
10,8). Et il dit aussi : «<En mon nom, ils chasseront les démons» (Mc 16,17). Avait-il vraiment
besoin d'un autre nom pour démontrer son autorité, puisqu'il a fait de son propre nom |'autorité ?
Mais voici ce qui est ajouté : «Voici, je vous ai donné le pouvoir de marcher sur les serpents et les
scorpions, et sur toute la puissance de I'ennemi» (Lc 10,19). Il dit de lui-méme qu'il est doux et
humble de cceur (Mt 11,29), et il I'est vraiment.

2. Et comment, en ce qui concerne |'autorité supréme, a-t-il ordonné aux autres d'agir en
son nom, s'il agissait lui-méme au nom d'un autre ? Ou comment avez-vous pu donner aux
autres, comme si cela vous appartenait, ce que vous-méme, comme vous le dites, n'auriez pas
eu si vous ne l'aviez pas recu d'un autre ? Dites-moi donc, lequel des saints qui ont recu I'autorité
de Dieu a agi ainsi ? Pierre n'aurait-il pas été considéré comme fou, Jean comme exalté, ou Paul
comme aliéné, s'ils avaient dit a un malade : «En notre nom, leve-toi»; ou au boiteux : «En notre
nom, marche»; ou au mort : <En notre nom, ressuscite»; ou s'ils avaient dit a quelqu'un : «Nous te
donnons le pouvoir de marcher sur les serpents et les scorpions, et sur toute la puissance de
I'ennemi» (cf. Luc 10,18) ?

3. Par conséquent, comprenez votre propre folie, car de méme que ces paroles sont
insensées si elles proviennent de l'insolence humaine, de méme vous étes tout a fait insensés,
puisque vous ne reconnaissez pas l'autorité divine en elles. Car il vous faut nécessairement
admettre I'une de ces deux choses : soit que I'homme peut posséder |'autorité divine et la
conférer, soit que, bien sr, aucun homme ne le peut, et que Celui qui le peut est Dieu. Car nul ne
peut dispenser généreusement le pouvoir divin si ce n'est celui qui le possede par nature.

72



Saint Jean Cassien le Romain

Chapitre 21. Qu'il faille attribuer également au Christ et au saint Esprit que sa nature humaine soit
devenue le temple de Dieu.

1. De plus, votre blaspheme implique que le saint Esprit a fait de sa chair un temple, car
Jean [le Baptiste] a dit : «J’ai vu I'Esprit descendre du ciel comme une colombe, et il est resté sur
lui» (Un 1,32). Car vous tentez méme d'appuyer votre affirmation extravagante par des
témoignages sacrés. Voyons donc si le témoignage sacré confirme véritablement ce que vous
dites. Car il est dit : «J’ai vu I’'Esprit descendre du ciel comme une colombe, et il est resté sur lui»
(Jn 1,32).

2. Jugez dong, si vous le pouvez : lequel est meilleur, lequel est plus grand, lequel est plus
glorieux ? Celui qui est descendu ou Celui sur qui la descente a été faite ? Celui qui a conféré
I’honneur ou Celui a qui I’honneur a été conféré ? Ou, dans ce passage, est-il dit que I’'Esprit a fait
de sa chair un temple ? Ou en quoi la gloire de Dieu a-t-elle été diminuée, si Dieu lui-méme est
descendu pour se révéler aux hommes ? Car, assurément, Celui dont la haute dignité a été
signifiée ne saurait étre considéré comme inférieur a Celui qui est apparu comme le signe de cette
dignité.

3. Mais il est inadmissible de croire ou de faire des distinctions en la Divinité, car une seule
et méme Divinité et I'égalité de puissance excluent totalement la notion impie d’inégalité. Et donc,
dans cette situation ou la Personne du Pére, la Personne du Fils et la Personne du saint Esprit
étaient présentes, ou le Fils de Dieu était celui sur qui la condescendance avait été faite, I’Esprit
celui qui est descendu, le Pere celui qui a témoigné, nul n’avait plus de gloire que les autres, nul
n’a subi d’offense, mais tout cela conduit également a la plénitude de la Divinité, car chacune des
Personnes de la Trinité contient en elle la gloire de la Trinité entiere.

4. Et donc, il n’est pas nécessaire d’en dire plus, si ce n’est pour montrer la cause et
I’origine de votre impiété. Car les épines et les chardons, jaillissant de leurs racines, révelent la
qualité de leur fondement et, par leur nature méme, montrent d’ou ils proviennent (cf. Luc 6,44).
Ainsi, vous aussi, rejetons épineux de I’'hérésie pélagienne, montrez dans vos rejetons ce que, dit-
on, votre pere avait dans la racine. Car Pélage (comme le rapporte son disciple Lépoire) a déclaré
que notre Seigneur est devenu Christ par le baptéme; or, vous dites que par le baptéme du saint
Esprit, il est devenu le temple de Dieu. Les paroles ne sont pas exactement les mémes, mais
I’erreur est précisément la méme.

Chapitre 22. L’Ascension du Christ au ciel ne peut étre attribuée au seul Esprit.

1. Mais vous ajoutez a vos impiétés susmentionnées I'affirmation que le saint Esprit a
accordé au Seigneur son ascension au ciel, démontrant par votre idée blasphématoire que vous
considérez le Seigneur Jésus Christ comme si faible (380) et impuissant que si I'Esprit ne I'avait
pas fait monter au ciel, il serait peut-étre encore sur terre aujourd’hui. Et comme preuve de cela,
vous citez méme un passage des saintes Ecritures : «Aprés avoir donné ses instructions aux
apotres qu’il avait choisis, il fut enlevé par le saint Esprit» (cf. Ac 1,2).

2. Comment dois-je m’adresser a vous ? Comment dois-je vous juger, vous qui, en
pervertissant les saintes Ecritures, videz les témoignages sacrés de leur force probante ? Une
nouvelle forme d’insolence, qui s’efforce, par ses arguments impies, de faire passer la vérité pour
prouver le mensonge. Car il n’est pas dit ainsi dans les Actes des Apétres, comme vous le
prétendez. Que disent donc les Ecritures ? Ce que Jésus a fait et enseigné depuis le
commencement jusqu’au jour ou, aprés avoir donné ses instructions aux apotres qu’il avait
choisis par le saint Esprit, il fut enlevé au ciel (cf. Ac 1,1-2).

3. Il'y aici une transposition de mots (hyperbate), et ce passage doit étre compris ainsi :
«Ce que Jésus a fait et enseigné depuis le commencement jusqu’au jour ou il fut enlevé au ciel,
aprés avoir donné ses instructions aux ap6tres gu’il avait choisis par le saint Esprit». Il est donc
inutile de vous répondre davantage sur ce point que par le passage cité, car la phrase entiere
suffit a exprimer toute la vérité, si une version abrégée suffisait a votre conclusion erronée. Mais
néanmoins, vous qui pensez que notre Seigneur Jésus Christ n’aurait pu monter au ciel sans avoir
été enlevé par I'Esprit, dites-moi ce qu’il a dit lui-méme : Personne n’est monté au ciel, si ce n’est
celui qui est descendu du ciel, le Fils de ’'homme, qui est au ciel (Jn 3,13).

4. Comprenez donc combien il est absurde et insensé de supposer qu’il ne pouvait pas
monter au ciel, puisqu’il est dit que, descendu sur terre, il n’a jamais quitté le ciel. Et était-il
possible pour lui, aprés avoir quitté la terre, de monter au ciel, s’il lui était facile, méme sur terre,
de demeurer toujours au ciel ? Que dire alors de ses propres paroles : «Je monte vers mon Pére»
(Jn 20,17) ? Laissait-il entendre que I'ascension nécessiterait I'intervention d’un autre ? Car en

73



Saint Jean Cassien le Romain

disant qu’il allait monter, [Christ] a ainsi démontré la puissance de sa propre autorité. David parle
de I'ascension du Seigneur elle-méme : «Dieu est monté au ciel avec des cris de joie, le Seigneur
avec une voix forte» (Ps 47,6) — et par cette capacité d'ascension, il démontre clairement la gloire
du saint Esprit.

Chapitre 23. Il développe ce méme argument pour montrer que le Christ n'avait pas besoin de la
gloire d'un autre, mais qu'il possédait sa propre gloire.

1. Mais enfin, considérons par quelle conclusion vous terminez vos précédents
blasphemes. Vous dites : «Enfin, qui a rendu gloire au Christ ?» Vous mentionnez la gloire pour
I'insulter. Car en reconnaissant la gloire comme étant accordée au Seigneur, vous parlez de la
réception [de la gloire] et vous blasphémez contre le manque [de gloire]. Car votre raison impie
déclare que la générosité du donateur tem0|gne de l'insuffisance du bénéficiaire. O misérable
impiété ! Et ou est donc ce que Dieu lui-méme a annoncé au sujet de I'ascension du Seigneur
Jésus Christ au ciel ? «Prétez les portes, vos prlnces . et le Roi de gloire entrera !» (Ps 24,7).

2. Et lorsque I'Ecriture sainte, comme a son habltude répond d’elle-méme, comme pour
répondre a la question : «Qui est ce Roi de gloire ?», elle ajoute aussitot : «Le Seigneur est fort et
puissant, le Seigneur est puissant dans les combats» (Ps 24,8), démontrant sous le nom de
combat la victoire du Seigneur triomphant. Puis, pour compléter I’explication, reprenant les
paroles du passage précédent, elle montre la gloire du Seigneur montant au ciel avec la
conclusion suivante : «Le Seigneur des armées, c’est Iui le Roi de gloire» (Ps 24,10).
Naturellement, de peur que la perception d'un corps ne diminue la gloire de la Divinité supréme,
Celui que le psalmiste a précédemment déclaré victorieux dans la bataille terrestre, il appelle le
Seigneur des armeées et le Roi de la gloire céleste.

3. Or, affirmez que la gloire a été conférée au Seigneur, puisque la prophétie I'appelle Roi
de gloire et qu’il en témoigne lui-méme : «Quand le Fils de ’lhomme viendra dans sa gloire» (Mt
25,31). Si vous le pouvez, contestez et réfutez. Lorsqu’il témoigne de lui-méme qu’il possede sa
propre gloire, vous dites qu’il I'a recue d’'un autre. Bien que nous insistions sur le fait qu’il
possédait sa propre gloire, nous ne nions pas que cette gloire soit partagée avec le saint Esprit et
le Pere. Car tout ce que Dieu possede appartient a sa nature divine. Et le royaume de gloire,
appartenant au Fils de Dieu, n’est pas séparé de son appartenance a la nature divine tout entiere.

Chapitre 24. Il appuie cet enseignement par I'autorité de saint Hilaire de Poitiers.

1. Mais le temps est enfin venu de clore ce livre, et méme I’ceuvre entiere; C’est pourquoi
j’ajouterai des paroles de saints hommes et d’éminents évéques, afin que ce que nous avons déja
démontré par I'autorité des saintes Ecritures soit également confirmé par la foi de notre temps.

Saint Hilaire de Poitiers

2. Hilaire, homme vertueux et digne de louanges, renommé pour sa vie et son equuence
docteur des Eglises et évéque, s’est élevé non seulement par ses propres vertus, mais aussi par
le succes d’autrui. Il est resté si inébranlable au milieu des tempétes de la persécution que, par la
force invincible de sa foi, il a également acquis la gloire de confesseur. Il témoigne dans le premier
livre, «De la foi», que le Seigneur Jésus Christ est vrai Dieu, né de vrai Dieu et engendré avant
tous les siecles.

3. Egalement dans le deuxieme livre : «Le Dieu unique engendré, ayant été placé dans le
sein de la sainte Vierge, a grandi en un corps humain; lui qw tient tout en son pouvoir et en qui
toutes choses sont venues au monde selon la loi de la naissance humaine». Egalement dans le
méme livre : «<L’Ange est témoin : celui qui est né est Dieu avec nous». Egalement dans le dixieme
livre : «ll nous est enseigné le mystere de Dieu, né homme du sein de la Vierge.» Egalement au
méme endroit : «Quand Dieu est né en homme, il n’est pas né pour cela, afin de ne pas demeurer
Dieu». Dans sa préface au commentaire de I’ Evang|le selon Matthieu : «Car, premierement, il était
nécessaire pour nous que le Dieu unigue naisse pour nous comme homme, ce qu’il n’avait pas
été auparavant.» Toujours au méme endroit : «ll convenait donc, troisiemement, que Dieu naisse
dans le monde comme un homme», et ainsi de suite.

4. Ce ne sont la que quelques extraits parmi un nombre assez important. Mais vous voyez
déja, méme a travers ces passages cités, avec quelle clarté et quelle évidence il affirme la
naissance de Dieu de Marie. Et ou est donc votre affirmation selon laquelle «une création ne peut
engendrer un Créateur» et «ce qui est né de la chair est chair» ? Il serait trop long de citer les

74



Saint Jean Cassien le Romain

passages pertinents de chaque auteur. |l vaut mieux énumérer ces expressions plutét que de les
expliquer, car elles se suffisent a elles-mémes.

Chapitre 25. Montre que saint Ambroise de Milan est pleinement d’accord avec saint Hilaire.

Saint Ambroise de Milan

1. Ambroise, I'exceptionnel grand prétre de Dieu, qui, sans jamais s’éloigner de la main de
Dieu, brillait toujours comme une perle au doigt de Dieu, dit ceci dans son livre «Aux Vierges» :
«Mon frere est blanc comme neige et rouge. Blanc comme neige, car il est le rayonnement du
Pere, rouge, car il est le fruit de la Vierge, mais souvenez-vous qu’en lui sont plus anciens les
signes de la divinité que les mysteres du corps, car il n’a pas son origine de la Vierge, mais,
existant avant elle, il est descendu sur la Vierge».

2. Dans son homélie sur la Nativité du Seigneur : «Contemplez le miracle de la Mere du
Seigneur : la Vierge a congu, la Vierge a enfanté, la Vierge a regu en son sein, la Vierge a porté en
son sein, la Vlerge apres la naissance, comme il est dit dans le livre d’Ezéchiel : «Cette porte sera
fermée et ne s’ouvrira pas, car le Seigneur y entrera» (cf. Ezéchiel 44, 2). Glorieuse virginité et
belle maternité. Le Seigneur du monde nait sans aucune maladie de la Mere, le sein est libéré et
le véritable Enfant en sort, et pourtant la virginité n’est pas violée.» Il était juste qu'a la naissance
de Dieu la valeur de la chasteté s'accroisse et que la pureté ne soit pas altérée par la venue de
Celui qui venait guérir ce qui était blessé. On trouve egalement dans le Commentaire sur
I Evang|le de Luc : «Elle était la mieux placée pour donner naissance a Dieu, lui qui était fiancé a
un époux.»

3. Il préche avec assurance la naissance de Dieu de la Vierge et appelle Marie la Mére de
Dieu. Et ou sont donc vos paroles monstrueuses et viles : «Comment pourrait-elle étre la Mere
d'un étre étranger a sa nature ?» S’ils I'appellent Mere, alors ce qui nait est ’humanité, et non
Dieu. Voici, le plus grand maitre de la foi affirme que celle qui a enfanté était un homme et que le
Fils engendré est Dieu.

Chapitre 26. Ajoute a ce qui a été dit précédemment le témoignage du bienheureux Jérome.

Bienheureux Jérdme de Stridon

1. Jérbme, le maitre des orthodoxes, dont les ceuvres rayonnent a travers le monde
comme des lampes sacrées, écrit dans son livre a Eustochium : «Le Fils de Dieu s’est fait Fils de
I’lhomme pour notre salut; il attend dix mois dans le sein de la Vierge; et celui qui tient le monde
entier entre ses mains est confiné dans une creche étroite.» Il écrit également dans son
commentaire sur Isaie : «Car le Seigneur des armées, qui est le Roi de gloire, est descendu lui-
méme dans le sein de la Vierge et est entré et sorti par la porte orientale, qui est toulours fermée
(cf. Ez 44,1).» A ce sujet, Gabriel dit & la Vierge : «’Esprit saint viendra sur toi, et la puissance du
Tres-Haut te couvrira de son ombre; c’est pourquoi le saint enfant qui naitra sera appelé Fils de
Dieu (Luc 1,35).» De méme, dans les Proverbes : «La sagesse a bati sa propre maison (Pr 9,1)».

2. Comparez cela, si vous le voulez bien, avec votre enseignement, ou plutdét votre
blaspheme, lorsque vous dites que «Dieu est le Créateur des mois» et non le fruit des mois». Mais
Jérdme, homme d'une érudition supréme et d'une doctrine pure et éprouvée, témoigne, presque
avec les mémes mots que vous employez pour nier que le Fils de Dieu soit le fruit des mois, qu'il
est le fruit des mois. Car il dit qu'il a attendu dix mois dans le sein de la Vierge avant sa
naissance. Mais peut-étre |'autorité de cet homme vous parait-elle bien faible; reconnaissez que
tous disent la méme chose et avec les mémes mots, car quiconque ne nie pas que le Fils de Dieu
soit le fruit de la Vierge reconnait qu'il est le fruit des mois.

Chapitre 27. Ajoute aux propos de Rufin et du bienheureux Augustin cités plus haut.

Rufin d’Aquilée

1. Rufin, le ph|losophe chrétien, qui occupe une place importante parmi les docteurs de
I'Eglise, témoigne ainsi de la naissance du Seigneur dans son explication du Credo. Il dit : «Le Fils
de Dieu est donc né de la Vierge, non uni a la seule chair, mais venant au monde avec une ame,
occupant une place intermédiaire entre la chair et Dieu.» Ne témoigne-t-il pas clairement de la
naissance de Dieu de I'homme ?

Bienheureux Augustin d'Hippone

75



Saint Jean Cassien le Romain

2. Augustin, le grand évéque d'Hippone, dit : «Afin que les hommes naissent de Dieu, Dieu
est né d’eux le premier, car le Christ est Dieu. Et pour naitre des hommes, le Christ n’avait besoin
que d’une Mere terrestre, car il avait déja un Pére au ciel, étant né de Dieu, par qui nous avons été
créés, et de la Femme, par qui nous sommes recréés.»

3. Toujours au méme endroit : «Et le Verbe est devenue chair et a habité parmi nous (Jn
1,14). Pourquoi donc vous étonnez-vous que les hommes naissent de Dieu ? Considérez que
Dieu lui-méme est né d’hommes.» Egalement dans sa lettre a Volusien : «Mais Moise lui-méme et
les autres prophetes ont tres fidelement prophétisé sur le Christ, le Seigneur, et lui ont attribué
une grande gloire, ils ont prédit qu’il viendrait non comme l'un d’eux et non comme les
surpassant par la méme puissance de miracles, mais pleinement comme le Seigneur Dieu de
tous, s’étant fait homme pour les hommes. C’est pourquoi il a aussi voulu accomplir de telles
ceuvres.» Il devait donc accomplir lui-méme ce qu'il avait déja fait par I'intermédiaire des
prophetes. Il avait aussi d'autres choses particulieres a accomplir : naitre de la Vierge, ressusciter
des morts, monter au ciel. Si quelqu'un pense que cela est insuffisant pour Dieu, alors je ne sais
pas ce qu'il cherche de plus.

Chapitre 28. Se proposant de présenter les témoignages d'évéques grecs ou orientaux, il place
saint Grégoire le Théologien en premier.

La foi ne connait pas de frontieres.

1. Mais peut-étre, puisque les hommes que nous avons cités ont vécu dans d'autres
parties du monde, leur autorité vous semblera-t-elle moins digne de confiance. C'est une idée
absurde, car la foi ne connait pas de frontieres, et nous devons considérer qui est une personne,
et non ou elle se trouve, d'autant plus que la religion unit tous les hommes et que ceux qui
partagent la méme foi sont pergus comme un seul corps. Néanmoins, nous vous présenterons
quelgues évéques d'Orient que vous ne pourrez dédaigner.

Saint Grégoire le Théologien

2. Grégoire, la plus brillante lumiere de la connaissance et de I'érudition, qui, bien que
disparu depuis longtemps, continue de vivre par son autorité et sa foi, et bien que son corps se
soit retiré depuis longtemps de I'Eglise, il ne se retire pas encore par sa parole et son
enseignement. Dans son Sermon sur la Nativité du Sauveur, il dit : «Lorsque Dieu est sorti de la
Vierge, il a assumé la nature humaine, existant dans I'un des deux opposés — chair et esprit — I'un
est assimilé a Dieu, I'autre est exalté par la grace divine. O mélange nouveau et inoui ! O union
merveilleuse et incompréhensible ! Celui qui est commence a étre, et I'lncompréhensible est
appréhendé par I'ame, qui est médiatrice entre Dieu et la chair, et Celui qui enrichit tous
s’appauvrit.» ;

3. De méme [dans le Sermon] sur I'Epiphanie : «Mais que se passe-t-il ? Que nous arrive-t-
il, ou pour notre bien ? Un changement de nature nouveau et sans précédent s’opeére, «Et Dieu se
fait homme.». Au méme endroit : «Et le Fils de Dieu commence a étre le Fils de ’lhomme, sans
changer de ce qu’il était, car il est immuable, mais il accepte ce qu’il n’était pas, car il est si
miséricordieux que celui qui était incompréhensible peut maintenant étre compris.».

4. Voyez-vous avec quelle clarté et quelle majesté il préche la gloire de sa divinité pour
exposer le sens de I'Incarnation ? Car cet éminent maitre de la foi savait sans doute que de tout
ce que Dieu nous a apporté en venant au monde, est le sommet de ses bénédictions, et non une
diminution de sa gloire. Car tout ce que Dieu a accordé a ’'hnomme doit accroitre notre amour pour
lui, et non diminuer son honneur.

Chapitre 29. L’autorité de saint Athanase est présentée ensuite.

Saint Athanase le Grand

1. Athanase, évéque d'Alexandrie, est lui aussi un exemple exceptionnel de fermeté et de
force. Loin d'étre épuisé par la tempéte des persécutions contre les hérétiques, il I'a au contraire
éprouvée. Sa vie fut comme un miroir toujours étincelant, et il méritait presque la couronne du
martyre avant méme d'accéder a la dignité de confesseur. Voyons comment il concevait le
Seigneur Jésus Christ et la Mére du Seigneur. |l dit : «Telle est donc 'intention et la nature de la
sainte Ecriture, dont nous avons souvent parlé, a savoir gu’en un seul Sauveur, deux choses sont
comprises : qu’il est toujours resté Dieu, et qu’il est le Fils, le Verbe, la Lumiéere et la Sagesse du
Pere, et qu’en ces derniers temps, pour nous, il a pris chair de la Mére de Dieu, la Vierge Marie, et
s’est fait homme.» Un peu plus loin : «Beaucoup [alors] étaient saints et purs du péché, Jérémie

76



Saint Jean Cassien le Romain

fut sanctifié des le sein de sa mere, et Jean, lorsqu’il était dans le sein de sa mere, cria
joyeusement vers Marie, la Mere de Dieu.» Il affirme donc que Dieu, le Fils de Dieu, qui (pour
reprendre ses termes et exprimer la foi commune) est le Verbe, la Lumiere et la Sagesse du Pere,
s’est incarné pour nous, et appelle par conséquent la Vierge Marie la Mere de Dieu, parce qu’elle
est devenue la Mére de Dieu.

Chapitre 30. Saint Jean Chrysostome également ajoute :

Saint Jean Chrysostome

1. Ecoutez Jean Chrysostome, fleuron des primats de Constantinople, dont la vie sainte lui
valut la couronne du martyre, méme sans avoir subi la moindre persécution paienne. Voici ce qu'il
pensait et préchait au sujet de I'Incarnation du Fils de Dieu : «Celui que ni le ciel, ni la terre, ni la
mer, ni aucune autre créature n'auraient pu soutenir s'il était venu dans sa divinité dévoilée, fut
porté indemne par le sein de la Vierge.»

2. Méme si vous ne connaissiez pas les autres, suivez et adhérez a sa foi et a son
enseignement, car c'est par amour et affection pour lui que le peuple pieux vous a choisi comme
chef. En effet, lorsqu'ils vous ont pris comme évéque d'Antioche, d'ou ils avaient auparavant
choisi Chrysostome, ils croyaient qu'en vous ils retrouveraient tout ce qu'ils avaient perdu en lui.
Je vous le demande, tous ceux'* ne parlent-ils pas comme s'ils étaient inspirés par I'esprit
prophétique pour réfuter vos blasphemes ? Car vous déclarez que notre Seigneur et Le Christ
Sauveur n'est pas Dieu, ils appellent le Christ Seigneur le vrai Dieu. Vous calomniez, disant que
Marie est la Mére du Christ, et non la Mére de Dieu, eux, sans nier qu'elle soit la Mere du Christ,
I'ont reconnue comme la Mére de Dieu.

3. Non seulement |'essence des choses, mais aussi les mots résistent a vos blasphemes,
afin que nous comprenions clairement que Dieu a dressé d'avance une barriere invincible contre
vos blasphémes, de sorte que lorsque la puissance des attaques hérétiques se déchainera, elle
se brisera contre le mur de vérité déja préparé. Et vous, 6 profanateur impie et effronté de la
glorieuse cité, infection nocive et destructrice pour le peuple orthodoxe et pieux, osez vous tenir
dans I'Eglise de Dieu et dire, par vos paroles blasphématoires et insensées, vous déshonorez les
évéques, qui se sont toujours distingués par leur foi immaculée et leur confession orthodoxe,
prétendant que le peuple de Constantinople est dans I'erreur a cause de I'erreur de [leurs] anciens
professeurs ?

4. Ainsi, vous étes le correcteur des anciens primats, le dénonciateur des anciens
évéques, supérieur a Grégoire, plus éprouvé que Nectaire, plus excellent que Jean et tous les
évéques des villes orientales, qui, méme s'ils n'ont pas joui de la méme renommée que ceux que
j'ai nommés, ont néanmoins professé la méme foi ? Et cela, pour ce qui concerne notre question,
est suffisant, car en matiere de foi, tous sont égaux aux meilleurs dans ce sur quoi ils s'accordent.

Chapitre 31. Il déplore la situation malheureuse de Constantinople suite au désastre qui a frappé
cet hérétique Nestorius; et dans le méme temps, il appelle les citoyens a préserver I'ancienne foi
orthodoxe de leurs ancétres.

Contact de saint Jean Cassien avec I'Eglise de Constantinople

1. C'est pourquoi, moi aussi, bien qu'humble et inconnu de nom, et incapable de
prétendre a une place de maitre parmi les éminents primats de la ville de Constantinople,
j'embrasse néanmoins le zele et I'esprit d'un disciple. Car j'ai été choisi pour le service sacré et
consacré a Dieu par I'évéque Jean, de bienheureuse mémoire, et bien que je ne sois pas présent
physiquement, je le suis de cceur, et bien que je n'aie plus de contact direct avec ces hommes de
Dieu si chers et si dignes, je suis néanmoins uni a eux par |'esprit.

2. Et c'est pourquoi, compatissant et sensible a leur douleur, j'exprime maintenant une
voix de douleur et de chagrin partagés, et c'est la seule chose que je pouvais faire : a travers les
lamentations lamentables de mes écrits, comme si, pour le bien de mes membres et de mes
articulations, je criais dans |'impuissance. Car, selon la parole de I'ap6tre, si un petit membre du
corps souffre, le plus grand compatit et compatit (cf. | Cor 12,26), a combien plus forte raison le
plus petit membre doit-il compatir si le plus grand souffre ! Assurément, il serait inhumain que les
plus petits membres d'un corps ne ressentent pas la douleur du plus grand, lorsque celui-Ci
souffre a cause du plus petit.

3. C'est pourquoi je vous demande et vous supplie, vous tous qui habitez a l'intérieur des murs
de Constantinople, par amour pour les citoyens de ma patrie et pour I'unité de la foi de mes

77



Saint Jean Cassien le Romain

freres, de vous séparer de celui-la, comme il est écrit : «le loup ravageur, qui dévore le peuple de
Dieu pour se nourrir» (Ps 53,5). Ne touchez a rien de ce qui vient de lui et n'en mangez rien, car
toutes ces choses menent a la corruption (cf. Col. 2,21-22). Sortez du milieu de lui et séparez-
vous, et ne touchez a rien d'impur (Il Cor. 6,17).

Saints archevéques de Constantinople

4. Souvenez-vous de vos anciens maitres et évéques : Grégoire, renommé dans le monde
entier, Nectaire, remarquable par sa sainteté, Jean, admirable par sa foi et sa pureté. Jean, je le
répete, ce Jean qui, véritablement, a I'image de Jean |'Evangéliste, disciple et apbtre de Jésus,
reposait toujours, pour ainsi dire, avec amour sur le sein du Seigneur. Souvenez-vous de lui, je le
répete, suivez-le, adhérez a sa pureté, a sa foi, a son enseignement et a sa sainteté. Souvenez-
vous de lui comme de votre mentor et tuteur constant, dans le sein duquel vous avez été élevés,
pour ainsi dire. Il était le maitre commun de moi et de vous, nous sommes ses disciples et ses
éleves.

Saint Jean Chrysostome

5. Lisez ses ceuvres, suivez ses commentaires, chérissez sa foi et ses mérites. Bien que
I'égaler en cela soit une tadche immense et ardue, le suivre est une noble et sublime entreprise.
Car dans les plus hautes actions, non seulement I'accomplissement, mais aussi l'imitation elle-
méme est louable, car nul ne manque jamais d'atteindre ce pour quoi il s'est efforcé.

6. Aussi, qu'il soit toujours présent a votre esprit et, pour ainsi dire, devant vos yeux, qu'il
demeure dans votre ame et dans vos pensées. Enfin, il vous recommandera lui-méme ce que j'ai
écrit, car ce que j'ai écrit est ce qu'il m'a enseigné. Considérez donc cela moins comme mon
ceuvre que comme la sienne, car un cours d'eau coule d'une source, et ce qui est attribué a un
disciple doit étre attribué tout entier a I'honneur du maitre. Je vous supplie, avant tout, 6 Dieu,
Pere de notre Seigneur Jésus Christ, de toute votre voix et de tout votre coeur, de bénir par le don
de votre amour ce que nous avons écrit grace a la générosité de vos dons. Priere de saint Jean
Cassien

7. Et puisque, comme le Seigneur notre Dieu, ton Fils unique, nous I'a enseigné lui-méme,
tu as tant aimé ce monde que, pour son salut, tu as donné ton Fils unique (Jn 3,16), accorde-
nous, a toi, ton peuple que tu as racheté, qu’a travers I'incarnation de ton Fils unique, ils
percoivent ton don, son amour et la vérité que, pour nous, ton Fils unique, le Seigneur notre Dieu,
est né, a souffert et est ressuscité, afin que tous comprennent et aiment, que notre amour croisse
a la mesure de sa gloire, et que son humilité ne diminue pas sa gloire dans le cceur de tous les
hommes, mais qu’elle y accroisse toujours I'amour, et que nous comprenions tous pieusement et
sagement les bienfaits de la miséricorde divine, afin que nous nous sentions d’autant plus
redevables a nos yeux, combien Dieu s’est-il rendu plus humble pour nous.

78



