Saint Basile archevéque de Séleucie
SUR. LA VERTU €T SN PRECIOSITE

En méditant souvent sur les bienfaits de la vie dont je jouis, en constatant que la création
regorge de graces, et en considérant les innombrables bienfaits accordés a I'humanité, je ne
trouve pas de bien plus grand que la beauté de I'ame — rien de plus conforme a la nature humaine.
Quelle richesse sied mieux a I'humanité que celle des espoirs pieux ? Qui peut étre autant célébré
pour sa puissance que pour sa raison, honorée par le Seigneur de tous ? Quel plaisir du luxe peut
se comparer a celui que procure une conscience nourrie par la connaissance vivifiante ? Quel que
soit le bien que vous puissiez citer, vous n'en trouverez aucun qui glorifie autant I'hnomme que la
raison d'inspiration divine. Méme les animaux irrationnels partagent avec nous tous les autres
bienfaits; ainsi, la jouissance d'un rayon de soleil est agréable, mais aussi commune aux bétes; la
distribution de nourriture procure du plaisir, mais ne leur est pas étrangére; les dons de la beauté
sont charmants, mais vous constaterez que méme les oiseaux rayonnent de beauté. Le don de la
force est glorieux, mais cet avantage appartient aussi aux beeufs; I'accumulation de richesses est
désirable pour beaucoup, mais on sait que méme les coquillages recelent des trésors perliers.
Aucune de nos vertus charnelles n’est étrangére a la nature des animaux irrationnels, aucune de
nos propriétés corporelles n’est inférieure aux leurs. lls ne nous sont inférieurs qu’en une seule
chose, et nous les surpassons en un seul avantage. Et quel est-il ? La dignité de la raison : par
elle, 'lhomme se rapproche de Dieu, par I'esprit, il se rapproche du Maitre de I'existence; par la
puissance de la pensée, il dispose de la création; par la capacité d’observation, il explore les cieux;
par l'intelligence, il soumet; par la sagesse, il triomphe des dangers de la mer déchainée; par la
prévoyance, il maintient I'ordre établi; par la connaissance, il révéle le sens des phénoménes; il
posséde la beauté de I'existence, a 'image du Créateur. Dés le commencement, Dieu nous le
rappela en disant : «Faisons 'lhomme a notre image» (Gen 1,26). L'honneur que confere l'image
est a la fois redoutable et bienfaisant : redoutable, car elle est I'image du Prototype prodigieux — un
danger non négligeable de peur que quiconque ne la souille de l'impureté du péché; mais
bienfaisant, comme un don immense et immérité, que le Créateur a préparé pour nous avant
méme notre origine.

Ainsi, «Faisons-le», dit-il, «a notre image». Nous sommes honorés avant méme la création.
En donnant l'existence a chacune des créatures existantes, Dieu a exercé l'autorit¢é d'un
commandant. Il créa toute la nature visible par commandement, s'adressant impérativement a
l'inexistant : «Que la lumiére soit...; qu'il y ait un firmament...; qu'il y ait des luminaires dans le
firmament des cieux [pour illuminer la terre et]...; que les eaux produisent des reptiles, des étres
vivants...; «Que la terre produise des étres vivants selon leur espéce, du bétail, des reptiles et des
animaux sauvages selon leur espéce» (Gen 1,3-6, 14,20-24). Lorsqu'il fallut créer 'homme, Dieu
ne donna pas d'ordre, mais agit spontanément. Il ne permit pas que la création se produise sans
sa participation particuliére, mais veilla sur l'origine de I'homme; il ne dit pas a la terre : «Fais sortir
I'hnomme.» Comme s'il ne pouvait pas créer 'homme seul, il fit appel a des partenaires dans cette
création et, comme s'il avait besoin d'assistants, il s'exclama : «Créons !» Dieu n'eut pas besoin de
réfléchir a la méthode de la création et n'eut pas recours a des assistants, mais par sa maniére de
réfléchir et d'assister, il montre que... Il crée une espéce chére et trés importante (de créatures).
Dans cet honneur se cache pour notre espéce un guide vers la piété. Il a privé toute la création du
pouvoir de déification, qu'il a conféré a l'image de sa souveraineté, car tout ce qui porte l'image
d'un roi est considéré comme grand. Nous le répétons (Dieu a dit) : «Faisons 'homme a notre
image»; et prévoyant l'ingratitude, il n'a pas affaibli son amour : car le soleil ne doit pas cesser de
briller a cause des aveugles qui ne voient pas sa lumiére. C'est pourquoi, prévoyant la chute, il a
manifesté son amour pour I'humanité; prévoyant I'avenir, il ne I'a pas privée d'honneur; prévoyant
l'obstination, il ne I'a pas privée de grace, afin que lorsque le temps nous affranchit de l'insatiabilité,
cela serve a Dieu de fondement pour un second don, originellement éternel. La mort est une chose
terrible pour corriger l'insatiabilité. Pour celui qui sera bientét enterré, quel profit y a-t-il a tirer de
cette immense création ? Pour celui qui traverse la vie comme un voyage, il est insensé de
s'encombrer d'une... un fardeau incommensurable.

En effet, nous vivons la vie comme un chemin, non comme une patrie — c’est ainsi que le
Seigneur I'a décrite dans I'Evangile : «Mettez-vous d’accord au plus vite avec votre adversaire,
pendant que vous étes en chemin avec lui» (Mt 5,25). La vie est a juste titre comparée a un
chemin : elle se mesure en distances; elle est une auberge temporaire pour les riches comme pour
les pauvres, un repos éphémeére pour ceux qui ne font que passer. « Nos jours sont comme une
ombre » (Job 8,9; | Chro 29,15). Ou sont passées les premiéres années de notre vie ? Elles se
sont écoulées comme une ombre fugace; nous avons disparu rapidement, tels des fantdmes.
Combien de temps nous reste-t-il & vivre ? Imaginez la longévité souhaitée, un siécle; triplez les

1



Saint Basile archevéque de Séleucie

années, si vous voulez, et vous ne trouverez toujours aucune immuabilité dans cette vie, méme si
elle était marquée par la richesse, entourée de luxe, méme si elle resplendissait de la hauteur d’'un
trbne, méme si elle était accompagnée de quelque autre splendeur terrestre. Tout est comme le
flétrissement des fleurs; tout céde au deuil, étant périssable, et ne fleurit qu'un temps, car tout est
en lutte constante contre les dangers. La richesse est menaceée par le vol; le luxe par les maladies,
le pouvoir par les coups d'Etat; et celui qui a lutté contre divers dangers, épuisé par
d'innombrables soucis, attend la mort — un ennemi invincible, étranger a tout lieu, insensible aux
présents, inexorable face aux larmes, un prédateur soudain : celui qui hier vivait dans l'opulence,
aujourd'hui soudain — dans un cercueil; celui qui hier était a un festin somptueux, aujourd'hui — sur
la liste des morts; celui qui hier était sur le trbne, demain — dans un linceul; celui qui hier était
entouré de flatteurs, peu de temps aprés — par les vers. Ou est la joie du nombre de bourses (d'or)
? Ou est la vantardise des revenus pergus ? Ou est la différence entre riche et pauvre aprés la
mort ? Ou est la différence entre un roi et un mendiant ? L'un succéde a l'autre, la mort est leur fin;
nul n'emporte rien dans la tombe, si ce n'est son vétement funéraire. «La piété avec le
contentement est une grande source de gain», dit-il. «Car nous n'avons rien apporté dans le
monde, et il est évident que nous n'en emporterons rien» (I Tim 6,6-7).

Le raisonnement de I'homme content est implacable : rien de ce qu'il a acquis ne
l'accompagnera : «Nous n'emporterons rien», dit-il. Mais qu'emporterez-vous avec vous, se
demande-t-il, que vous n'avez pas apporté ? Pourquoi retenir ce qui ne dépend pas de vous ? Ce
qui dépasse le «contentement» est inutile a ceux qui l'ont acquis. Tout ce qu'un homme accumule
sert a se vétir et a se nourrir, et le reste est hérité par les vivants. Nous, propriétaires dotés de
volonté, mourons en léguant ce que nous sommes impuissants a prendre; ce que nous ne
pouvons retenir, nous pensons le laisser derriere nous, et pourtant, si nous le pouvons, nous ne le
cédons pas a autrui. Le début d'un testament révéle cette signification : «Si je vis, alors je
posséderai mes biens.» On rédige un testament, on fait une priére et on transfére ses biens, tout
en priant Dieu pour que ce qui y est stipulé ne se produise pas : «Si je vis, alors je posséderai mes
biens.» Et méme a notre dernier souffle, nous ne renongons pas a nos biens. Et si, dit-on, le destin
commun des hommes me frappe, alors je souhaite avoir des héritiers. Il y aura un héritier, méme si
vous n'en voulez pas; la nature vous a contraint, méme contre votre gré, a avoir des héritiers.
Méme si vous n'aviez pas deésigné d'héritiers pour vos biens, vos biens trouveront des héritiers; si
vous ne les aviez légués a personne, vous ne pourriez emporter avec vous ce que vous avez
acquis. Je ne dis pas que faire un testament soit une mauvaise chose — et le prophéte exhorte
’homme : «Faites un testament pour votre maison, car vous mourrez et vous ne vivrez pas» (Is
38,1) — mais je critique notre rapport aux biens terrestres, car nous considérons la propriété
transmissible comme plus précieuse que celle qui ne I'est pas. «La piété est un bien précieux» :
elle n'est pas soumise a la succession des morts, n'est pas léguée par testament, ne quitte pas
celui qui I'a acquise et ne se transmet pas par héritage. Le pieux est sa propre arche, héritier de
ses propres richesses, il emporte avec lui le trésor de la piété, est empli de I'espérance, porte en
lui, tout au long de son voyage, les vertus acquises, trouve au ciel sa demeure, rejoint I'armée des
justes, jouit de la gloire éternelle du royaume et s’approche avec assurance du Roi, en criant : «Tu
m’as rendu mon héritage !» Telle est l'aspiration des chrétiens. Naitre est donc une grande
bénédiction, car on sera jugé digne d'un spectacle divin qui dépasse toute imagination : la
résurrection soudaine des morts, la transformation extraordinaire de la terre, les trompettes
réveillant ceux qui sont morts depuis des temps immémoriaux, les justes volant dans les airs, des
joies véritablement angéliques, la descente du Seigneur sur terre devant l'univers entier. Oh !
combien extraordinaire sera I'exclamation de ceux qui I'ont ardemment aimé lorsqu'ils viendront a
sa rencontre : «Souviens-toi, Seigneur, comment nous avons marché devant toi dans la vérité et
fait ce qui te plait»; et lorsqu'ils crieront, ils entendront aussitét une voix : «Je connais les miens, et
je suis connu des miens» (Jn 10,14). Abandonnons donc le souci des choses de ce monde,
allégeons nos dmes des fardeaux terrestres, tournons nos pensées vers l'avenir, préservons la
dignité de l'image royale sous le précieux manteau de la vertu; investis du pouvoir de régner sur
les choses de ce monde, ne le pervertissons pas.




