Saint Basile archevéque de Séleucie

A CEUX QUI ATTACHENT UNE GRANDE VALEUR AUX BIENS PRESENTS €T
RECHERCHENT VAINEMENT LE LUXE TERRESTRE

Pour les anges, le ciel est un lieu de joie, mais pour les croyants, il n'existe qu'un seul
refuge comparable : I'Eglise, qui apporte la joie aux dmes par I'écoute des cantiques sacrés. Marie,
qui s'est attachée a cette écoute, a été bénie par Celui qui nous a accordé la béatitude : «Mais
Marie a choisi la bonne part, qui ne lui sera point 6tée» (Luc 10,42). Seul I'enseignement pieux
nous offre un refuge sOr durant notre vie et, aprés la mort, un guide vers le Juge; mais I'acquisition
de toutes autres choses est incertaine, non seulement parce qu'elle cesse avec la mort, mais aussi
parce qu'avant méme la mort, d'innombrables malheurs terrestres surviennent. Tels une mer, nous
naviguons dans cette vie présente, ballottée par les plus puissantes vagues. La richesse ne
connait pas une paix totale; souvent portée par un vent favorable, elle périt avec ses propriétaires
sous la violence d'une tempéte soudaine. Un trbne ne représente pas un pouvoir inébranlable;
soudain, de violents ouragans se déchainent et anéantissent la prospérité. La santé n'est pas un
don immuable; elle est menacée par des maladies inattendues. Le bonheur se perd de mille
fagons; I'hnomme, a cet égard, est comme un arbre : aujourd'hui il est beau et florissant, et demain
il en est dépouillé, tel un arbre dépouillé de ses feuilles. En examinant ce qui est florissant, on ne
trouve rien qui ne porte en germe la destruction. Ainsi le Créateur a agencé notre vie, affaiblissant
par la les désirs de ceux qui sont attachés aux choses terrestres; Il a mélé la splendeur de la vie a
la fragilité, afin que, lorsque vous étes captivés par la beauté des choses terrestres, Il détruise le
bonheur espéré. En ce temps-ci, vous étes un voyageur, non un maitre; nous traversons ce
monde, l'utilisant comme une auberge. De méme que les voyageurs, aprés un bref repos dans une
auberge, reprennent leur route, de méme, tout au long de notre vie, aprés un court séjour, comme
dans une auberge, nous quittons cette demeure.

Dieu nous a préparé une autre vie et a agencé cette vie présente comme un chemin
menant a cette vie future, ordonnant l'utilisation des créatures comme moyen d'accomplir ce
voyage. Une fois ce voyage achevé, les richesses de toutes les choses créées ne nous
accompagnent pas, car de ce que nous possédions, rien ne nous appartenait en propre. Tout
d'abord, les vétements que nous portons comme étant les nétres ont été acquis en sacrifiant des
moutons ; les chaussures qui couvrent nos pieds ont été faites de peaux d'animaux domestiques;
notre nourriture et notre boisson, nous les tirons des profondeurs de la terre; de la aussi provient
I'or, que nous cachons comme étant le nétre; méme les rois extraient des perles des coquillages.
Nous vivons et nous nous enrichissons grace aux dons d'autrui. Donnez de la laine aux moutons,
et vous n'aurez rien pour vous couvrir; donnez de la peau aux beeufs, et vous n'aurez pas de quoi
vous couvrir les pieds; Rends les fils de soie aux vers, et tu ne porteras pas tes vétements de soie.
Tu ne posséderas rien en propre, pas méme le moindre bien, si tu ne te procures rien de la terre,
ta nourrice, selon sa volonté. C'est pourquoi le Christ a dit : «Et si vous n'avez pas été fidéles dans
ce qui appartient a autrui, qui vous donnera ce qui vous appartient ?» (Luc 16,12). Lorsque tu
acquiers des richesses grace au bétail et a la terre, ne t'enorgueillis pas de ce qui ne t'appartient
pas, comme si c'était le tien. Tu ne possédes qu'un seul bien : la piété; celle-ci ne te sera pas
enlevée par la mort; tu perdras tout le reste, méme si tu ne le désirais pas. Nous ne recevons tous
des biens que pour subsister, et encore, seulement pour en jouir; chacun, apres en avoir récolté
les fruits, s'en va, emportant de la vie un bref souvenir. Telle est la fin de toute prospérité; telle est
la conclusion (de I'usage) des biens terrestres.

Aprés avoir accumulé richesses et talents, nous héritons d'une tombe exigué et
nauséabonde. Car «toute chair est comme I'herbe, et toute la gloire de I'hnomme comme la fleur
des champs» (Is 40,6; | Pi 1,24). Une légeére fievre survient et ruine la santé florissante; on lui
propose des remédes; s'engageant dans une lutte invisible contre eux, la mort se renforce peu a
peu et s'empare du malade; voyant devant lui I'exorciste bourreau et I'ame contrainte de partir, il
tourne la téte de tous cOtés en gémissant, regarde autour de lui les yeux embués de larmes, mais
de nulle part ne vient aucun secours puissant : ni les serviteurs qui I'entourent ne sauvent le
malade, ni les larmes de ses amis n'apaisent la mort, ni I'or n'annule I'appel au Juge. La mort est
un bourreau incorruptible; ses mains ne sont pas soumises a l'or; elle ne vend pas les morts a prix
d'or; elle les garde tous dans des cercueils, comme dans des prisons. Si vous contemplez les
ossements restants, vous pleurerez la vanité de la vie avec des larmes encore plus ameéres. Le
visage est devenu cendre, plus noir que la suie; les yeux sont enfoncés, sujets a la décomposition;
la bouche est ouverte et sert souvent de passage aux reptiles. Mais pourquoi s'attarder sur chaque
membre ? Sous l'effet de la corruption, les vers s'emparent du corps tout entier, tels des ennemis,
et explorent avec diligence la chair, les nerfs et les veines. Ce n'est pas en vain qu'un enfant, a sa

1



Saint Basile archevéque de Séleucie

naissance, commence par pleurer et non par rire, comme s'il se plaignait de la vie qu'il commence
en recevant les dons mortels. Dés sa naissance, ses mains et ses pieds sont emmaillotés;
emmaillote, il recoit le sein, comme si le commencement de la vie était un messager de la mort.
Dés que l'enfant atteint I'dge adulte, on lui apporte aussitét les vétements du mort. La nature
rappelle déja a ceux qui naissent la fin. C’est pourquoi le nouveau-né pleure, comme s’il disait a sa
meére : «Pourquoi, 6 Mére, m’as-tu porté pour cette vie ou plus on vit, plus on se rapproche de la
mort ? Pourquoi ne m’as-tu pas mis au monde avant méme d’étre né ?» Quel est pour moi le
commencement, ces langes ? Pourquoi m’as-tu mis au monde pour une telle vie, ou la jeunesse
misérable s’efface devant la vieillesse et ou la vieillesse est redoutée comme synonyme de mort ?
Redoutable, 6 Mére, est le chemin de la vie, pour ceux qui le parcourent, car la mort y marque un
tournant. Dur est le chemin de la vie pour les voyageurs, qui y trouvent refuge dans la tombe.
Nous naviguons sur la mer cruelle de la vie, ou I'enfer régne en maitre. Mais ne suis-je pas en
train de dépeindre la vie comme un mal ? Ce serait une maladie proche de la folie; je témoigne
seulement qu’il ne faut pas s’attacher a cette vie comme a une existence éphémére. Soulighant
cette misére de la vie, Paul dépeignait aussi la nature de la création comme gémissante. «Car
nous savons que, jusqu’a présent, la création tout entiere gémit et souffre les douleurs de
'enfantement» (Rom 8,22). Toute la création est emplie de tristesse; si vous examinez
attentivement chaque créature, vous constaterez qu’elle gémit. Les gémissements des humains,
qui subissent les graves conséquences de la corruption, s’élévent les premiers.

La terre, maudite a cause de nous, gémit avec les hommes. La mer pleure, créée par Dieu
d’abord belle, mais devenue, aprés le péché, un tombeau pour beaucoup. Le soleil aussi arbore un
aspect funébre, éclairant ceux qui ne voient pas son Créateur. Les étoiles et la lune gémissent car,
bien gqu’elles manifestent cette harmonie dans leurs mouvements, elles ne parviennent pas a
convaincre les hommes. Méme le bétail ne reste pas sans gémir, souffrant non seulement dans un
esclavage inexorable, mais aussi, en secret, abattu en vain pour des démons. Cette lamentation
générale et omniprésente dépeint le triste état actuel de la vie. Le prophéte I'a judicieusement
qualifiée de fantébme : «En vérité, tout est vanité, dit-il, tout étre vivant; 'homme marche comme un
fantdbme» (Ps 39,6-7). Méditons sur la vérité de cette parole en examinant attentivement la vie
humaine. De méme que dans un tableau, un roi est représenté assis sur un tréne orné d'or, les
villes lui offrant des présents multicolores, sa main les recueillant; mais tout cela, a premiére vue,
n'est qu'ombre et illusion, et, dés que le linceul est déchiré, il se révéle étre un fantdme. Ainsi, la
nature humaine, telle un roi dans un tableau, recoit les offrandes de la mer et de la terre, comme
les présents des villes. Mais lorsque sa vie est déchirée, telle un linceul, toute la beauté qu'elle
possédait disparait. L'une des plus grandes bénédictions humaines est 'humilité d’'un coeur contrit,
toujours tourné vers le jour de la mort, ou, émergeant nus de cet océan de vie, nous verrons des
monuments proclamant les ceuvres de la création.

Si vous le souhaitez, je peux vous donner un exemple. Des hommes naviguaient sur un
navire et, tout en naviguant ensemble, ils commettaient divers vols les uns aux autres. Le timonier,
voyant cela, n'enquéta pas encore sur les vols ; mais lorsqu'il vit le navire approcher du port, il
ordonna a tous de débarquer nus, et il trouva alors a bord les objets volés de chacun. Cet
exemple, a mon avis, s'applique aussi a la vie. Au lieu de la mer, la vie s'étend devant nous; le
navire qui nous permet de naviguer est une création; Dieu en est le timonier et il regoit toutes
sortes de biens, constitués des actions humaines. Si quelqu'un a fait commerce de biens sans
valeur, ceux-ci resteront sur le navire de ce monde ; mais s'il a mené une vie vertueuse, ses
actions seront préservées jusqu'au jour du jugement. Alors, lorsque le port de la mort approche, le
timonier nous fait quitter le navire terrestre, et un jugement solennel attend les actes de chacun.
Naviguons donc sans reproche sur l'océan de la vie. Prenons pour témoignage nos bonnes
ceuvres; rejetons les illusions du présent; libérons nos cceurs des plaisirs terrestres; évitons les
entreprises qui ménent a la perdition; ne nous laissons pas enchainer par les liens terrestres;
méprisons la gloire éphémére des hommes; ne nous attachons pas au bien-étre passager comme
a une fleur qui se fane aussitét; et, tout au long de notre vie, menons-nous vers le ciel, inspirés par
la priére, afin d'étre dignes du «prix de la vocation céleste de Dieu en Christ» (Phil 3,14), a qui soit
la gloire pour I'éternité. Amen.




Saint Basile archevéque de Séleucie



