Saint Basile archevéque de Séleucie

SURCLES DIX MILLE TALENTS €T LeS DIX DENITERS, €T SUR LA PATIENCE

Bénis Pére !

. Le bienheureux apétre Paul, instrument élu qui portait en lui le Christ qui parlait, a dit dans
son Epitre aux Romains : «La nuit est avancée, le jour du salut approche. Rejetons donc les
ceuvres des ténébres et revétons les armes de la lumiére. Marchons honnétement, comme en
plein jour» (Rom 13,12-13). C’est pourquoi, fréres et sceurs, efforgons-nous nous aussi, prions le
Seigneur avec ferveur, versons des larmes abondantes, condamnons sans cesse nos actions
(surtout les mauvaises), présentons nos blessures comme a un médecin, révélons nos blessures
spirituelles, recherchons sa guérison, maitrisons et extirpons les passions qui obscurcissent notre
esprit, afin de ne pas étre submergés par le désir de richesse, de ne pas nourrir de rancune envers
notre prochain et de ne pas nourrir d’hostilité envers autrui. Rien ne déplait plus a Dieu qu'une
personne vindicative qui nourrit constamment de l'inimitié envers son prochain. Ce péché est si
destructeur qu'il 6te méme I'amour de Dieu pour I'humanité. Afin que vous compreniez cela, je
voudrais vous rappeler la parabole du serviteur qui, dans I'Evangile, se jeta a ses pieds et le
supplia avec insistance, obtint le pardon de dix mille talents de son maitre (Mt 18,26). «Le maitre,
ému de compassion pour ce serviteur, lui remit sa dette» (Mt 18,27). Voyez-vous la miséricorde du
maitre ? A genoux, il implora le pardon de sa dette. «Sois patient, dit-il, et je te rembourserai tout »
(Mt 18,26). Mais le maitre, plein de grace, attentionné et philanthrope, touché par sa requéte, fit
pour le serviteur non seulement ce qu'il avait demandé, mais aussi ce a quoi il n‘avait pas pensé.
C’est sa méthode habituelle : toujours obtenir gain de cause et anticiper nos demandes. Alors qu’il
implorait un sursis et promettait de payer la totalité de la dette, ce qui, par sa bonté, efface nos
péchés, il agit avec compassion : «ll le laissa partir et lui remit sa dette» (Mt 18,27). Voyez-vous ce
que le serviteur a demandé et combien le Maitre lui a accordé ? Remarquez aussi son immense
cruauté. Aprés une telle philanthropie et une telle bonté indicible dont il a bénéfici€, il aurait di se
montrer plus compatissant envers autrui; or, il a fait tout le contraire. «Celui a qui on avait remis dix
mille talents», est-il dit, «sortit...» Ecoutez, je vous en prie, attentivement, car ce qui lui est arrivé
peut se répéter et nous disposer a extirper de nos dmes cette attitude destructrice. |l sortit donc et
trouva un de ses compagnons qui lui devait cent deniers (Mt 18,28). Voyez la différence ! Ici, le
débiteur est un compagnon et doit cent deniers. Le maitre était 13, et il devait dix mille talents;
pourtant, entendant ses supplications, il lui pardonna. Mais l'autre s'empara de lui et commencga a
I'étrangler, en disant : «Paye-moi ce que tu me dois.» Et que se passa-t-il ? «Alors son compagnon
tomba a ses pieds, le supplia et lui parla» (Mt 18,28-29). Remarquez comment I'évangéliste répéte
le méme mot, «son compagnon», non pas par hasard, mais pour que nous comprenions qu'il n'y
avait aucune différence entre eux, et qu'il avait formulé la méme demande que l'autre homme
envers le maitre, disant : «Sois patient avec moi, et je te rembourserai tout.» «Mais celui-ci», est-il
dit, «s'en alla et le fit jeter en prison jusqu'a ce qu'il ait payé sa dette» (Mt 18,29-30). Quelle
cruauté ! Avec une telle bonté encore fraiche dans sa mémoire, il ne fut pas saisi de compassion,
mais I'étrangla d'abord, puis le fit jeter en prison. Mais voyez ce qui se passe. «Ses compagnons,
dit-il, quand ils virent ce qui était arrivé, furent profondément affligés, et ils allérent tout raconter a
leur maitre» (Mt 18,31). Ce n'est pas celui qui avait souffert qui parla — comment aurait-il pu,
enfermé en prison ? — mais ses compagnons de service, qui n'avaient subi aucune offense, furent
affligés, comme offensés, et allérent tout rapporter. Considérez donc son indignation. «Alors il
I'appela, dit-il, et lui dit : Serviteur méchant !» |l est indéniable que la vengeance est destructrice.
Lorsqu'il cherchait a régler la question des dix mille talents, il ne 'avait pas traité de méchant, mais
maintenant, aprés s'étre montré cruel envers son compagnon, il dit : «Je t'ai remis toute cette dette
parce que tu m'en as supplié» (Mt 18,32). Voyez comme il révéle son extréme méchanceté. «N'as-
tu pas recu davantage ?», dit-il. «N’ai-je pas, aprés avoir accédé a ta demande, remis cette dette
immense et excessive sur simple parole ?» Naurais-tu pas d0 pardonner a ton compagnon,
comme je tai pardonné ? «Quelle clémence, dit-il, mérites-tu ?» «Jai remis une dette si
importante, dit-il, suite a une simple demande verbale, mais tu n’as pas pardonné a un serviteur
comme toi, tu n’as pas bougé, tu as oublié ce que jai fait pour toi, tu n’as pas eu de compassion
pour lui, mais tu t'es montré impitoyable et cruel en refusant de pardonner a ton compagnon. Vois
maintenant le mal que tu t'es fait. «Son maitre, irrité, le livra aux bourreaux» (Mt 18,34). Vois
comme il est furieux de la cruauté envers son prochain et le livre aux bourreaux; ce qu’il n’avait
pas fait auparavant, lorsqu’il était redevable d’une telle dette, il 'ordonne maintenant. Il le livra aux
bourreaux, jusqu'a ce qu'il ait payé toute sa dette, jusqu'a ce qu'il ait rendu les dix mille talents qui
lui avaient déja été pardonnés. Grand et ineffable est 'amour de Dieu pour les hommes ! Aprés
I'avoir interrogé, il lui pardonna, car il I'avait supplié.



Saint Basile archevéque de Séleucie

Fréres et sceurs, il ne s'agit pas ici de talents et de deniers, mais de la maniére dont,
coupables de nombreux péchés devant le Maitre, nous recevons son pardon par son amour
ineffable pour I'humanité. Cependant, si nous nous montrons cruels et inhumains envers nos
semblables, semblables a nous, refusant de pardonner les offenses subies et exigeant une
punition pour ces fautes mineures, alors nous encourons la colére du Maitre et sommes passibles
de chatiment pour la dette qui nous avait été pardonnée. Autant cent deniers différent de dix mille
talents, autant est grande la différence entre nos péchés devant Dieu et les offenses de notre
prochain. Et afin d'étre certains que le Maitre a prononcé cette parabole pour le salut de nos ames,
écoutons ce qu'il ajoute : «C'est ainsi que mon Pére céleste vous traitera, si chacun de vous ne
pardonne pas a son frére du fond du coeur» (Mt 18,35). Cette parabole est d'un grand bienfait si
nous y prétons attention. Que pouvons-nous pardonner autant que le Maitre nous pardonne ? Et
nous pardonnons a nos semblables, si nous le voulons, et nous recevons nous-mémes le pardon
du Maitre. Remarquez aussi la précision de ces paroles. Il n'a pas dit : «Si vous ne pardonnez pas
aux hommes leurs offenses.» Mais quoi ? «Si chacun de vous ne pardonne pas a son frere de tout
son ceeur.» Voyez combien |l désire que nos cceurs soient en paix et sereins, que nos esprits ne
soient pas obscurcis, mais libres de toute passion, et que nous fassions preuve d'une grande
bonté envers notre prochain. Il est dit la méme chose ailleurs : «Car si vous pardonnez aux
hommes leurs offenses, votre Pére céleste vous pardonnera aussi» (Mt 6,14). Ne pensons donc
pas, lorsque nous agissons ainsi, que nous faisons du bien a autrui ou que nous lui témoignons
une grande miséricorde : nous en bénéficions nous-mémes et en retirons un grand profit. De
méme, si nous n'agissons pas ainsi, nous ne causerons aucun tort particulier a autrui, mais nous
nous infligerons un terrible chatiment en Géhenne.

Considérant cela, je vous exhorte donc instamment a ne pas nourrir de rancune ni de
malveillance envers ceux qui nous ont affligés ou offensés de quelque maniére que ce soit.
Souvenons-nous de la grace que le Maitre nous accorde par la réconciliation avec ceux qui nous
ont offensés, et du fait qu'elle conduit avant tout au pardon de nos péchés. Hatons-nous donc,
forts de cette conviction, de témoigner la méme bienveillance envers ceux qui nous offensent
qu'envers nos Vvéritables bienfaiteurs. En toute logique, ceux qui nous sont véritablement
bienveillants et qui s'efforcent de nous servir en tout point peuvent nous apporter moins de bien
que la sollicitude que nous manifestons envers ceux qui nous ont offensés, ce qui nous rend
dignes de la grace supréme et allége le fardeau de nos péchés. Songez, mes bien-aimés, a la
grandeur de cette vertu, fondée sur les récompenses que Dieu a promises a ceux qui l'ont
acquise. Aprés avoir dit : «Aimez vos ennemis, bénissez ceux qui vous persécutent, priez pour
ceux qui vous maltraitent» (Mt 5,44; Lc 6,28), Dieu, considérant la grandeur de ce
commandement, qui atteint sa plénitude, ajouta : «afin que vous soyez semblables a votre Pére
qui est dans les cieux; car il fait lever son soleil sur les méchants et sur les bons, et il fait pleuvoir
sur les justes et sur les injustes» (Mt 5,45). Si, dans la mesure de ses capacités, une personne
miséricordieuse non seulement s'abstient de venger les offenseurs, mais s'efforce aussi de prier
pour eux, devenant ainsi semblable a Dieu, quelles bénédictions ne recevra-t-elle pas ? Ne nous
privons pas, par négligence, de ces dons et de ces récompenses ineffables, mais efforgcons-nous
plutét d'accomplir ce commandement et, en maitrisant nos pensées, apprenons a le suivre. C’est
pourquoi je vous ai adressé cette exhortation et exposé cette parabole, afin de démontrer
limportance de cette question et le bienfait qu’elle nous apporte, pour que chacun de nous qui
nourrit actuellement un sentiment hostile s’efforce de le remplacer par une disposition
bienveillante. Et que personne ne dise : «J’ai essayé une ou deux fois (de me réconcilier) sans
succes.» Si nous agissons sincérement, nous persévérerons jusqu’a ce que, par un effort soutenu,
nous vainquions (I'ennemi) et l'attiions a nous. Car ce n’est pas a lui que nous faisons
miséricorde; le fruit de la bonne action nous appartient; nous attirons la faveur de Dieu et
acquérons ainsi une grande assurance devant le Matitre.

Si nous accomplissons cela, alors, la conscience tranquille, nous pourrons prononcer les
paroles de la priére lors du Saint-Sacrement : «Pardonne-nous nos offenses, comme nous
pardonnons aussi a ceux qui nous ont offensés» (Mt 6,12). Si nous négligeons cela, comment cela
ne nous vaudra-t-il pas la condamnation, nous qui agissons a I'encontre des paroles du Seigneur ?
Oser prononcer ces priéres en vain, n’est-ce pas attiser notre propre colére et provoquer la colére
du Maitre ? Je me réjouis de voir que vous écoutez cet enseignement et que, par vos
applaudissements, vous manifestez votre empressement a accomplir le commandement du
Maitre. C’est un baume pour vos dmes, un reméde a vos blessures, le meilleur chemin, le plus
grand signe d’'une dme pieuse : tout arranger selon la loi du Maitre, ne pas reculer devant des
pensées faibles, mais s’élever au-dessus des passions. Que chacun donc s’engage dans cette
noble voie. Qu'il prenne soin de ce trésor supréme et ne manque pas l'occasion de l'acquérir,

2



Saint Basile archevéque de Séleucie

méme s'il doit peiner, chercher, méme si le chemin est long, méme s'il rencontre des difficultés.
Surmontant tous ces obstacles, qu'il s'efforce d'une seule chose : accomplir le commandement de
Dieu et recevoir la récompense de son obéissance. Je sais qu'il est difficile d'approcher une
personne totalement hostile, d'étre avec elle et d'engager la conversation ; mais si I'on considére la
dignité de Celui qui a commandé, la grandeur de la récompense, et que le fruit de la bonne action
ne lui revient pas, alors tout deviendra facile et agréable. Gardant cela a I'esprit, surmontons notre
disposition habituelle (envers nos ennemis) et, par un sentiment de piété, devenons des apétres
du Christ, afin d'étre jugés dignes de sa récompense, par la grace et I'amour pour I'humanité de
notre Seigneur Jésus Christ, avec qui soient au Pére, avec le saint Esprit, gloire, puissance,
honneur et adoration, maintenant et toujours, et dans les siécles des siécles. Amen.



