Saint Basile Archevéque de Séleucie

SERRMON SUR L€ PHARISIEN €T L€ PUBLICAIN

AT

3
T
!"ﬂ

"'x'." !
3 e !
\ Y i

Mosaique de Ravenne

«Deux hommes montérent au temple pour prier; 'un était pharisien, I'autre publicain.» En
les présentant 'un a lautre, le Sauveur guérit leurs passions respectives. Car l'un est le
compagnon de la vertu, l'autre celui du vice. Le Christ compare les extrémes de la vie de chacun
et met en balance 'homme juste et orgueilleux et 'lhumble pécheur, de sorte que I'espoir de la
victoire, paradoxalement, enseigne a fuir les passions. En effet, le pharisien était un maitre de
vertu, un interpréte de la loi, un héritier de la langue et de la fonction mosaiques, tandis que le
publicain se livrait a l'infame activité de la perception des impbts. Il amassait des richesses par
I'extorsion, se livrait a des pillages et des vols insupportables, utilisait les lois comme des armes et
recourait a la violence, ce qui lui valut la malédiction sur terre comme sur mer. Car le commerce du
publicain étendait son avidité sur les deux mondes, son fruit sur les larmes de ses voisins, son
trésor sur les malheurs d'autrui. Ainsi, le publicain, accablé par de telles passions, entra dans le
temple, et le pharisien y entra aussi, apportant avec lui un trésor de vertus. Et que fit le pharisien ?
Comme il est dit, il se leva et se mit a prier, comme s'il parlait & Dieu et le regardait en face, mais
s'attendant plutot a étre enlevé dans les nuages pour converser avec Dieu au ciel. «Je te remercie
de ce que je ne suis pas comme les autres.» Un bon début pour rendre grace est de condamner le
monde. Et le juge prononce la sentence de mort sur tous. «Car je ne suis pas comme les autres
hommes.» O langue tyrannique du pharisien, car il se considérait comme tout, et considérait tous
les autres comme un reste. «Je te remercie de ce que je ne suis pas comme les autres.» Ainsi, le
pharisien se mit a blasphémer Dieu : «Tu n'as point d'autre juste sur la terre. Je suis le seul trésor
de vertu pour toi. La terre serait dépourvue de justice si je n'y marchais pas. Je ne suis pas comme
les autres hommes, et encore moins comme ce publicain.» Ainsi, la passion trouva matiere et
objet. Car l'orgueil de la condamnation ne laissa pas en paix celui qui entra avec le pharisien. Le

.1



Saint Basile Archevéque de Séleucie

pharisien se révéla étre un juge plutét qu'un intercesseur, car il semble que lui aussi, avec Dieu,
juge le publicain. «Aprés tout,» semble dire le pharisien, «sa présence souille mes actions de
graces; je ne voulais ni le voir ni me souvenir de lui. Mais je jeline deux fois par semaine (ici, il
dénonce l'avarice par la nourriture), je mets de c6té la dime de tous mes biens (et ici, en évoquant
une dette, il fait de Dieu son débiteur). J'ai surmonté les commandements mosaiques par mes
actes et transgressé la loi par mes exploits. «Par mes sacrifices, le temple s'est enrichi.» Tel est le
pharisien, se vantant de sa mémoire des vertus.

Observons aussi le publicain. Ou se cache-t-il pour prier ? Comme il est dit, se tenant a
distance, il n'osa méme pas lever les yeux au ciel, car, en y entrant, la conscience de ses péchés
avait paralysé son audace. Le souvenir de ses actes obscurcissait sa vision. Il laissa échapper un
profond gémissement, se frappa la poitrine, se punit lui-méme a la place du juge, se déchirant
I'Ame en larmes, se frappant le cceur de la main; il devint son propre bourreau, laissant échapper
la voix d'un criminel flagellé : «Ayez pitié de moi, pécheur.» |l dit : «Je n'ai aucune bonne action
pour me protéger; je suis accablé de péchés de toutes parts, les vagues de mes injustices
s'abattent sur moi, et je vois un océan de mes maux. Qui sera le médecin de mes douleurs ? Ou
fuirai-je et ou trouverai-je du secours ? Quel acte juste présenterai-je, accompli volontairement ?
Quelle bonne action compenserai-je mes chutes ? Comment échapperai-je &8 mes accusateurs
sinceres ? De quoi me tairai-je, de quoi dirai-je, que plaiderai-je, que cacherai-je, que pleurerai-je ?
Levai-je les yeux vers le ciel, que j'ai insulté par mes crimes ? Tournerai-je mon regard vers Dieu,
que j'ai blasphémé — et dont je me suis réjoui ? Mais en lui seul je trouverai un reméde a mes
maux; en me réfugiant dans sa miséricorde, j'échapperai au danger. O Dieu, aie pitié de moi,
pécheur ! Je ne peux me glorifier que du péché, non de la justice. Ne suis pas l'opinion du
Pharisien, 6 Juge, ne me méprise pas avec cet homme orgueilleux. Je sais que le Créateur est
juste, mais je ne Le considére pas comme mon juge. Je recherche I'amour du prochain, seul salut
pour les pécheurs. Je te montre mes blessures; accorde-moi la guérison. Que dit Celui qui voit les
priéres de tous, le Juge qui a entendu chacun ? Voyons quelle sentence Il prononce sur le pécheur
humble et le juste arrogant. Il dit : «Le publicain est sorti du temple justifié, plutét que le pharisien.»
L'ordre a changé. Le publicain s'est avéré plus justifié que le juste pharisien, grace au Juge juste.
La nature des choses a été transformée. Celui qui est monté au ciel est tombé dans I'orgueil. Celui
qui a atteint I'numilité est monté au firmament. O publicain, toi qui recueilles I'amour du prochain !
Publicain, toi qui as solennellement atteint le havre béni du salut | O pécheur, toi qui as ouvert la
voie a la priére courageuse pour les pécheurs ! Tu nous as enseigné que I'ceuvre d'un publicain
peut étre plus puissante que la justice. Vous n'avez cessé de réclamer des impdbts que lorsque
vous les avez pris au Christ lui-méme ! Le péage est terrible et pesant — l'orgueil, terrible — et il fait
de I'hnomme un ennemi du Créateur. «Je ne suis pas comme ce publicain.» Tu dis vrai, pharisien,
car il a obtenu l'acquittement par I'humilité. Tu dis : «Je jelne deux fois par semaine.» Mais c'est
en vain que tu te donnes a fond en jednant par orgueil, car la passion de I'dme a souillé ton
offrande. «Je ne suis pas comme les autres.» Votre ancétre Abraham (ou plutdt, le pére du
publicain, car il partage son caractére) n'a-t-il pas parlé ainsi a Dieu, en regardant le sol : «Je suis
poussiére et cendre» (Gen 18,27) ? Voyez comment la reconnaissance de la faiblesse de sa
nature ouvre la voie au Seigneur. Et il parla a Dieu, baissant les yeux de son esprit plus que ceux
de son corps. N’entendez-vous pas la lyre de David chanter : «Un cceur brisé et contrit, Dieu ne le
méprise pas» (Ps 51,18) ? De méme, votre maitre Moise s’adressa a Dieu : «Qui suis-je pour aller
vers Pharaon ?» (Ex 3,11). Fuyons, bien-aimés, la passion pour les «justes», car le pharisien est
chassé de la justice. Fuyons l'orgueil, cause de la chute du diable lui-méme. «Je vis Satan tomber
comme un éclair » (Luc 10,18). L'ardeur de sa nature fut éteinte par la passion. Ecoutons les
paroles du Sauveur : «Heureux les pauvres en esprit, car le royaume des cieux est a eux» (Mt
5,3). A lui soit la gloire avec le Pére et le saint Esprit, pour I'éternité. Amen.




