
Saint Basile, de bienheureuse mémoire, Archevêque de Séleucie en Isaurie

Sermon sur le saint prophète de Dieu Élie 


 1. Ce bienheureux et grand prophète Élie, qui monta au-dessus des nuages, fut accueilli 
avec douceur par cette veuve tant chantée, qui n'avait acquis qu'une poignée de farine, mais qui, 
par son amour de l'hospitalité, avait vaincu l'abîme de la pauvreté. Mais moi, qui, au-delà de mes 
forces, invite maintenant un si grand troupeau dans la maison du Maître, et qui, n'apportant que le 
don de la parole – chose encore plus insignifiante qu'une poignée de farine –, quel repas offrirai-
je ? Quel vase trouverai-je pour recevoir l'Épouse du Christ à la table qui s'offre à moi ? Ô 
bienheureuse veuve, nous avons besoin d'au moins une petite portion de la farine de la foi. Mais 
toi-même, ô bienheureux Élie, qui as nourri cette veuve qui t'a allaité, proclame-nous la parole d'un 
amour sans fin pour l'humanité. Car c'est là le peuple du Christ qui, avec Moïse, chanta sur la 
montagne de l'Incarnation; ce n'est pas le peuple de Moïse, qui s'est montré ingrat envers la 
bénédiction. Je les châtierai pour leur ignorance et les livrerai à ton jugement. 
 Car le prophète, voyant le peuple juif rassasié des bienfaits du ciel et de la terre, mais 
ignorant la source de cette douce nourriture, transformant l'amour divin pour l'humanité en prétexte 
à l'impiété et transférant la crainte du Créateur aux démons, fut pris de colère, elle qui est la 
championne de la piété. Il fit entendre sa voix et décréta une loi interdisant la pluie dans les cieux. 
Scellant cette sentence par un serment, il ferma les nuages. Aussi vrai que l'Éternel est vivant, il 
n'y aura ni rosée ni pluie sur la terre en été (I R 17,1). 
 Ô courage de la piété ! Ô langue, bride céleste ! Ô amour du Maître pour l'humanité ! Un 
serviteur se voit confier la direction de la création, car elle craint le zèle de la piété. Mais Il a placé 
[ce serment] entre ses mains : Aussi vrai que l'Éternel est vivant. Il jure par le Créateur, afin que, 
craignant le serment, la création se retienne. Aussi vrai que le Seigneur est vivant. 
 «Puisque, dit-il, les Juifs en sont venus à adorer des idoles, puisqu'ayant abandonné le 
Donateur de Vie, ils se sont livrés à des démons meurtriers, qu'ils apprennent à connaître le Vivant 
à travers leurs souffrances et à travers ce qui les fait mourir, qu'ils connaissent la mort; qu'ils 
reçoivent la famine, le maître de piété; que ceux qui sont frappés par la sécheresse apprennent à 
connaître le Donateur de pluie. Pourtant, je suis aussi terrifié par l'amour de Dieu pour l'humanité. 
Je sais qu'il est facilement ému par les larmes, je sais qu'il s'incline devant les prières, je sais 
qu'avec un peu de repentir, il éloigne le châtiment, bien qu'il ne résolve pas prématurément la 
sécheresse, ni ne rende le remède du châtiment stérile, de peur que le peuple ne devienne encore 
plus ignorant, méprisant la bonté du Maître. Alors, que dois-je faire ? Je jurerai et vaincrai l'amour 
même de Dieu pour l'humanité. Si, lorsqu'ils me supplient, Dieu me dit : «Élie, je ne ferai pas 
tomber la pluie sur les hommes», alors je dirai : «Non ! Aussi vrai que l’Éternel est vivant, ni rosée 
ni pluie ne tomberont sur la terre durant l’année, si ce n’est de ma bouche» (I R 17,1). 
 Il est bon que vous souteniez le ciel, mais pourquoi entravez-vous aussi l’amour de Dieu 
pour l’humanité ? Vous prononcez des jugements contre vos compagnons d’esclavage, mais 
pourquoi méprisez-vous l’autorité du Maître ? Vous avez lié les nuages, mais laissez le Créateur 
parler. «Non ! Aussi vrai que l’Éternel est vivant, que ce soit seulement de mes lèvres !» 
 «Tu m’as envoyé, dit-il, vers le peuple pour être un maître de piété. Tu m’as désigné 
comme un enseignant pour la multitude des méchants. Donne-moi donc l’autorité de punir, car je 
connais la mesure du châtiment suffisant pour les méchants.» «Seulement de ma bouche !» 
 Fortifié, Dieu confère son autorité à Élie, affligé par le châtiment mérité de ceux qui l’ont 
reçu et contemplant le zèle du prophète. S’abstenant de l’un comme de l’autre, que fera le Maître 
pour tous ? Alliant sagesse et bonté, Il se tourne vers ce qui est utile. Il accorde au prophète le 
pouvoir d’une période de sécheresse, mais, adoucissant sa colère, Il se fait Intercesseur auprès du 
peuple pour obtenir le châtiment, le soumettant au même sort que lui et l’incitant, malgré lui, à la 
compassion envers ses compatriotes. 
 Mais, afin que les pieux ne périssent pas de faim avec les méchants, en lui fournissant de 
la nourriture, Il l’humilie secrètement. Car Il le nourrit par l’intermédiaire des corbeaux, afin qu’en le 
détournant de la nourriture d’un animal impur, Il annule le décret de famine. «Je donnerai l’ordre 
aux corbeaux de te nourrir», dit-Il. Voyez combien ma divine sagesse est grande. Le corbeau est 
rejeté par les saintes Écritures comme un animal qui hait ses petits. Car après avoir donné 
naissance à des oisillons, il les abandonne, ne se souciant pas de leur subsistance. Mais la 
providence divine, qui orchestre toute la création, pourvoit à ces jeunes oiseaux d'une nourriture 
ineffable, provenant de certains petits animaux. Et, la louant, le prophète David s'écrie : «Et aux 
jeunes corbeaux qui L'invoquent» (Ps 146,9). «Il a ordonné», dit Dieu, «aux corbeaux de vous 
nourrir. Ceux qui trahissent leurs petits sont ceux qui vous nourrissent. Ne soyez donc pas pires 
que ces corbeaux qui haïssent les enfants; n'imitez pas leur sollicitude envers les Juifs. Ils ont 
vaincu leur nature pour vous servir; vainquez, vous aussi, par amour pour l'humanité, la malice des 

1



Saint Basile, de bienheureuse mémoire, Archevêque de Séleucie en Isaurie

Juifs. Ne soyez pas plus inhumains envers vos frères que les corbeaux.» Ayez honte des 
corbeaux, qui sont devenus les symboles de l'amour pour les hommes.    
 2. Mais Dieu, voyant qu'Élie ne cède pas, éloigne ses serviteurs et leur refuse la nourriture, 
afin de contrecarrer sa volonté. Bien que Dieu puisse faire tomber la pluie sans le prophète, il ne 
veut pas annuler la sentence de son serviteur bien-aimé; cependant, compatissant envers les 
punis, il ne permet pas à Élie de boire. Avec sagesse, il a déjoué les intentions du prophète. 
Voyant, comme je l'ai déjà dit, qu'il ne cède pas, mais retient par sa seule volonté le pouvoir de la 
famine, de plus, «J’ai ordonné à la veuve, dit-il, de pourvoir à vos besoins» (I R 17,9). Autrement 
dit : «Puisque tu ne méprises pas la nourriture, ne vas-tu pas apaiser ton indignation ? Qu’il 
regarde la veuve et le pauvre, et de surcroît un étranger, afin qu’il subisse la pauvreté ou qu’il 
refuse la nourriture comme si elle lui était offerte par un païen, et qu’il devienne, même 
involontairement, un homme bon et qu’il dissipe le silence qui l’oppresse.» Mais Élie n’hésite pas à 
aller même chez la veuve. Son apparence trahit sa pauvreté. Car elle a préparé de la nourriture, et 
en même temps un tombeau. Et celui qui ferme les portes du ciel par ses lèvres est devenu plus 
pauvre que la veuve. 
 Que dit-elle alors ? Par le Seigneur ton Dieu vivant, pourquoi considères-tu comme 
prophète celle que tu vois pauvre ? D’où vient la connaissance du prophète ? Souvenez-vous, 
bien-aimés, des paroles que Dieu a adressées à Élie : «J’ai ordonné à la veuve, dit-il, de te 
nourrir.» De toute évidence, l'apparition du prophète fut révélée à la veuve. Et le rappel divin, 
contenu dans un songe, s'accomplit dans la réalité. Ayant compris la valeur de cette venue, elle se 
lamente de sa pauvreté : «Aussi vrai que l'Éternel, ton Dieu, est vivant, dit-il, si je n'ai que du pain 
sans levain, une poignée de farine dans un pot et un peu d'huile dans une poêle, voici, je 
ramasserai deux morceaux de bois, j'irai, je préparerai un repas pour moi et mes enfants; nous le 
mangerons, et nous mourrons (I R 17,12).» Notre famine. Le commencement de la mort. J'ai 
préparé un repas pour ce dernier jour. Une poignée de farine symbolise notre vie; nous attendons 
une heure – la fin du repas et le début de la mort. Après ce repas, nous deviendrons nous-mêmes 
la proie de la mort. 
 Le prophète, en entendant cette voix, fut un instant empli de tristesse. Il prend en pitié la 
mère affamée avec ses enfants, voit le ventre torturé par la faim de ses petits, et prononce une 
voix emplie de larmes de compassion : «Ainsi parle le Seigneur : La jarre d'eau et de farine ne 
manquera pas, et le pot d'huile ne sera pas à court, jusqu'à ce que le Seigneur fasse pleuvoir sur 
la terre (I R 17,14).» Dès lors, la pluie est promise, les nuages se préparent dans l'espoir, et la 
jarre d'eau devient une source de nourriture. Les offrandes de la jarre sont aussi abondantes que 
les désirs de la veuve, et elle récolte ce qu'elle a semé. 
 3. Cependant, le temps passe, et même cela est vain. La famine sévit, et la souffrance 
devient insupportable, mais le prophète reste inflexible. Que fait alors la source de la 
compassion ? Un troisième stratagème influence le prophète, par lequel Élie est vaincu et, bien 
qu'involontairement, enclin à aimer l'humanité. La maladie frappe, et le fils de la veuve est arraché 
à ses enfants. L'ordre de Dieu contraint l'âme à quitter le corps, et la veuve reproche au prophète : 
«Qu'y a-t-il entre moi et toi, homme de Dieu ? Es-tu venu jusqu'à moi pour te souvenir de mes 
fautes et pour tuer mon fils ?» (I R 17,18) Il dit : «Il aurait mieux valu, dis-je, que je meure de faim 
plus tôt; il aurait mieux valu que la mort, m'ayant devancé, m'arrache à la mort de mon fils. Et 
maintenant, après m'avoir offert à manger, m'avez-vous préservé pour un tel spectacle ?» Élie vit 
ce qui s'était passé et, émerveillé par l'hospitalité de sa femme, chercha la cause de la mort du 
garçon. Dans sa recherche, il découvrit que la mort de l'enfant était un dessein divin contre lui. Et il 
tomba à genoux devant Dieu et proclama cette ruse : «Malheur à moi, ô Éternel, témoin de la 
veuve, m'as-tu irrité au point de faire mourir son fils (I R 17,20) ?» J'ai discerné ta ruse contre moi, 
j'ai compris pourquoi tu me mets dans un dilemme, exigeant que je rende la pareille par l'amour du 
prochain. Tu as fait en sorte que lorsque je te supplie pour le fils de la veuve : «Délivre, ô Créateur, 
cet enfant de la mort», tu me dises… Réponse : «Délivre Israël, mon serviteur, de la sentence de 
la sécheresse.» Je suis maintenant devenu ton disciple, un disciple d'amour pour l'humanité, un 
serviteur docile. Mais que la mort, ô Maître, soit révélée, apprivoisée pour l'humanité, que les 
signes de ton amour pour elle deviennent visibles, que les enseignements de ta bonté descendent 
jusqu'aux enfers, que le châtiment des vivants soit ôté, que les chaînes des morts soient brisées. 
 La vie de la jeune fille hérita de la prière du prophète, et la mort ne triompha pas de 
l'humanité. Élie lui apprit à perdre, et, poussée par la voix prophétique, elle se lamenta, car pour la 
première fois, en tant qu'être humain, elle savait ce que signifiait pleurer les morts qui lui avaient 
été arrachés. «Quoi donc ?» dit-elle, «ce changement de choses inattendu ? Les morts reviennent 
à la vie, les âmes réintègrent leurs corps après la mort, la loi de la mort, signée au paradis, est 
brisée ! J'ai un gage de domination sur ceux que les péchés gouvernent; j'ai une arme contre 

2



Saint Basile, de bienheureuse mémoire, Archevêque de Séleucie en Isaurie

l'humanité : les iniquités humaines.» Voyez, quelle nuée de justes j'ai ! Nul n'a échappé à mes 
filets, tandis que des myriades de pécheurs sont retenus dans mes prisons. Seul Hénoch m'a 
défié, tentant de fouler aux pieds mon sceptre, car il a dépassé les limites de la nature, s'élevant 
au-dessus du jugement. Et maintenant, la Vie me ravit même ce que je considérais comme ma 
propriété. Avec de vains espoirs, elle m'a pris au piège, comme avec un appât, et je serai à jamais 
privé de la colère de Dieu contre les hommes. À présent, en partie supplié, je transgresserai cette 
loi : «Tu es poussière, et tu retourneras à la poussière» (Gen 3,19). Si, par crainte de la voix d'un 
seul juste, je perds mon emprise sur les morts, je crains que ceux qui m'ont échappé ne disent : 
«Où est ton aiguillon, ô mort ?» «Où est ta victoire, ô Hadès ?» (I Cor 15,55). Le fils de la veuve fut 
ramené par les reproches maternels. Et Élie, incité par la ruse divine à aimer l'humanité, accorda 
la pluie aux nuages pour le bien des hommes; la terre, libérée de la stérilité, connut une jeunesse 
nouvelle, et la créature, arrosée par les averses, rajeunit.

3


