Saint Basile archevéque de Seleucie

SUR. CES PAROLES : «<CONSIDEREZ JESUS CHRIST, L’APOTRE €T LE SOUVERAIN
PRETRE DE NOTRE CONFESSION, FIDELE N CELUI QUI L’X ETABLI» (HEB 3,1-2).

Chaque fois que j'aborde I'enseignement de la piété, conscient de la grande importance de
ce sujet, je me justifie devant le Maitre de la piété, de peur que mon discours sur les vérités
sublimes de la piété ne soit déplace, qu’il ne diminue la majesté de Dieu aux yeux des hommes.
Car ce qui parait noble dans le langage humain est pitoyable, ne servant pas la gloire de Dieu, de
méme que certains hymnes a Dieu, considérés comme sublimes par les hommes, sont vils en
comparaison de la grandeur de cette gloire. Le Maitre de l'univers désire une présentation
théologique qui soit déterminée par la force de ceux qui la présentent, et non par sa gloire sublime.
Mais les hérétiques, s'imaginant posséder un mérite particulier en théologie, ou soupgonnant
qu'une doctrine élevée prime sur la gloire divine, contestent notre appréciation de I'honneur rendu
au Seigneur de l'univers, comme si nous l'exaltions plus qu'il ne lui est di. Examinant les Ecritures
comme des écrits d'un adversaire, ils s'en servent pour mettre Dieu a I'épreuve et présentent le
théologien Paul comme témoignant de la servitude de Dieu le Verbe et proclamant sa grace a tous
les hommes en lui : «Considérez Jésus Christ, I'apbtre et le souverain sacrificateur de notre
confession, fidéle a celui qui I'a établi» (Héb 3,1-2).

Voici, disent-ils, un témoignage sans équivoque de la création du Fils. Il n'est pas
surprenant que les hérétiques butent sur des mots pourtant limpides, comme s'ils étaient obscurs ;
car pour les yeux faibles, méme ce qui est clair devient obscur, et le rayon de soleil éclatant
devient faiblement visible. C'est ce qui est arrivé aux hérétiques concernant le sens pourtant
limpide des paroles citées. En entendant le nom «apbtre», ils comprennent que I'apbtre est Dieu le
Verbe; en lisant le titre «évéque» («Grand Prétre»), ils imaginent que I'évéque est une divinité.
Quelle étrange erreur ! Qui, en lisant le titre «apdtre», ne comprend pas immédiatement qu'il
désigne un homme ? Qui, en entendant le mot «évéque», peut penser que par «évéque» désigne
I'étre divin ? Si I'évéque est une divinité, alors a qui s'adresse-t-il ? Si Dieu est celui qui apporte,
alors il n'y a personne a qui l'offrande est faite, car qu'y a-t-il de plus grand que la Divinité, pour
qu'elle, en tant qu'inférieur, puisse faire une offrande au supérieur ? Qu'est-ce qui, 6 hérétique, I'a
contraint a faire une offrande ? Le grand prétre était contraint d'offrir des sacrifices car il avait lui-
méme besoin de purification par ces sacrifices, selon Paul : «En effet, tout grand prétre, pris
d'entre les hommes, a été institué pour les hommes, pour le service de Dieu, afin d'offrir des dons
et des sacrifices pour les péchés ; il est capable de supporter les ignorants et les égarés, car il est
lui-méme sujet a la faiblesse. C'est pourquoi il est obligé d'offrir des sacrifices pour les péchés, non
seulement pour le peuple, mais aussi pour lui-méme» (Héb 5,1-3). La nature divine n'a nul besoin
de purification par la grace. D'ou vient donc l'idée que Dieu le Verbe, qui n'a nul besoin de sacrifice
pour son propre avancement, soit appelé grand prétre ? Le Seigneur de la Trinité, non regu des
hommes, « institué pour les hommes au service de Dieu », n'est reconnu par personne dans les
paroles que lui attribue Arius. Si I'on examine plus en détail les paroles de I'apbtre, on constate
qu'aucune d'entre elles, dans leur ordre, n'indique qu'elles parlent de Dieu. Car il n’a pas engendré
des anges, mais la descendance d’Abraham. C’est pourquoi il devait en toutes choses étre
semblable a ses fréres, afin d’étre un souverain sacrificateur miséricordieux et fidéle dans tout ce
qui concerne Dieu. En effet, ayant été lui-méme tenté et souffrant, il peut secourir ceux qui sont
tentés. C’est pourquoi, fréres saints, qui avez part a I'appel céleste, considérez I'apbtre et le
souverain sacrificateur de notre confession, Jésus Christ, qui est fidéle a celui qui I'a établi» (Héb
2,16-18; 3,1-2).

En séparant ces mots étroitement liés, les hérétiques agissent avec ruse. Mais s'ils
préférent lire par fragments, nous vous présenterons la preuve la plus claire qu'ils en déforment le
sens. «ll ne regoit pas des anges», dit-il, «mais de la descendance d'Abraham.» La Divinité est-
elle la descendance d'Abraham ? Ecoutez aussi les paroles suivantes : «C'est pourquoi il devait en
toutes choses étre rendu semblable a ses fréres.» Dieu le Verbe, selon sa Divinité, avait-il des
freres comme lui ? Considérez également ce qui suit immédiatement : «afin qu'il soit un grand
prétre miséricordieux et fidéle, appartenant & Dieu; ayant lui-méme souffert, étant tenté, il peut
secourir ceux qui sont tentés.» Ce n'est pas celui qui a souffert qui est le grand prétre
miséricordieux, mais le temple qui est sujet a la souffrance; ce n'est pas le Dieu vivifiant de celui
qui a souffert qui est la descendance d'Abraham, qui est «hier et aujourd'hui», selon la parole de
Paul (Héb 13,8). Non pas celui qui dit : «Avant qu’Abraham fat, je suis» (Jn 8,58), qui est
semblable aux fréres en tout, ayant accepté la fraternité en &me et en chair; qui n’a pas dit : «Celui
qui m’a vu a vu le Pére» (Jn 14,9). Il y a un apbtre comme nous, qui proclame ce qui a été
proclamé aux captifs, un apdtre qui a clairement dit aux Juifs : «L’Esprit du Seigneur est sur moi,
parce qu’il m’a oint pour annoncer la bonne nouvelle aux pauvres» (Luc 4,18) : c’est 'humanité, 6

1



Saint Basile archevéque de Seleucie

hérétique, qui est ointe, non la Divinité; c’est «le fidéle souverain sacrificateur créé par Dieu» (Héb
2,17). Il est apparu dans le temps, et n'était pas de toute éternite; c'est lui, (je te le dis), 6
hérétique, qui, aprés un court laps de temps, a atteint la dignité de souverain sacrificateur. Ecoutez
encore ces paroles, qui vous éclairent davantage sur ce point : « Durant sa vie terrestre, il a offert
des priéres et des supplications, avec de grands cris et des larmes, a celui qui pouvait le sauver de
la mort. Et il a été exaucé a cause de sa piété. Bien qu’il fOt Fils, il a appris 'obéissance par les
souffrances qu’il a endurées. Et, parvenu a la perfection, il est devenu pour tous ceux qui lui
obéissent l'auteur du salut éternel» (Héb 5,7-9). Celui qui progresse graduellement atteint la
perfection. L’évangéliste Luc en parle également dans son Evangile : «Et Jésus croissait en
sagesse, en stature et en grace, auprés de Dieu et des hommes» (Luc 2,52). Paul le confirme :
«Aprés avoir été rendu parfait, il est devenu pour tous ceux qui lui obéissent 'auteur du salut
éternel, ayant été appelé par Dieu souverain sacrificateur selon I'ordre de Melchisédek» (Héb
5,9-10). Celui-ci, représenté sous limage d'un grade militaire, est celui qu'on appelle la
descendance d'Abraham, semblable en tout a ses fréres, le Souverain Prétre établi en son temps,
rendu parfait par la souffrance, éprouvé par ce qu'il a souffert, capable de secourir ceux qui sont
tentés. Il est le Souverain Prétre établi selon I'ordre de Melchisédek. Pourquoi donc, contrairement
a Paul, parlez-vous du Dieu insatiable qu'est le Verbe, en le confondant avec une image terrestre
et en faisant de lui un Souverain Prétre souffrant ? Pourquoi agissez-vous effrontément a
I'encontre des paroles claires et du but pour lequel elles ont été prononcées ? La contradiction
(entre les enseignements des hérétiques) et les paroles (de I'apdtre), considérées ensemble, est
démontrée.

Examinons également le but de ces paroles, qui ne correspondent pas aux mythes des
hérétiques. Lorsque la prédication de I'Evangile eut gagné du terrain partout et que le sanctuaire
méme de la loi fut illuminé par le christianisme, I'envie née du salut des Juifs les poussa a se
détourner de la grace pour revenir a la loi. Parallelement, la tromperie dissimulée dans la
glorification par le Christ ouvrit grand la porte a ceux qui les abusaient. Certes, ceux qui avaient
embrassé le Christ ne furent pas immédiatement détournés de la foi en lui, de peur qu'une hostilité
ouverte envers le Bien-Aimé n'incite ceux qui étaient trompés a s'éloigner de lui. Au contraire, ils
furent attirés par des paroles faciles a accepter : «Grand est le Christ, dit le trompeur, dont le nom
mérite honneur a cause de ses souffrances ; qui peut mépriser votre foi en lui ?» Mais il faut veiller
a ne pas considérer I'observance de la loi comme superflue, a ne pas préférer une vie conforme a
la loi & une autre, & ne pas espérer une autre place de récompense bénie que I'héritage de
Palestine, ni a ne pas donner la priorité a ceux qui détiennent un sacerdoce autre que le lévitisme.
Au contraire, tout en demeurant dévoué au Christ, il faut aussi observer fidélement les préceptes
de la loi. Lorsque les Juifs incitérent ainsi les croyants a observer la loi, Paul, déplorant cette
tromperie, démontre que le Christ a transformé les préceptes de la loi. Réfutant I'objection
concernant le sacerdoce, il révéle le sens du mystére de l'incarnation : «ll n’a pas pris sur lui des
anges, mais il a pris sur lui la descendance d’Abraham» (Héb 2,16).

La venue du Seigneur Christ en chair et en os s'est accomplie pour le salut de I'humanité;
elle a confirmé I'ancienne promesse de bénédiction faite au genre humain. Le patriarche recut la
promesse que, par sa descendance, toutes les nations seraient bénies (Gen 22,18). Aprés cette
promesse, le temps passa; la descendance se multiplia, les années s'écoulérent; mais nulle part
les nations ne se convertirent a la piété, aucune bénédiction ne se manifesta sur elles. Et les
descendants mémes du patriarche sombrérent par la suite dans une idolatrie destructrice,
menérent une vie impie en Egypte, profanérent la Palestine et adorérent des idoles parmi les
Perses. Comment la promesse s'est-elle accomplie ? Comment la parole divine a-t-elle été
prouvée vraie ? Qui a contribué a I'accomplissement de cette promesse ? Moise, le Iégislateur ?
Grand est-il, véritable prophéte et chef de tous les prophétes; mais il se montra bientét faible
comme médiateur entre Dieu et la liberté terrestre, et I'exprima avec lacheté dans son appel a
Dieu : «Seigneur, envoie un autre que tu peux envoyer» (Ex 4,13). Mais Aaron était-il incapable
d'accomplir la promesse ? Prétre glorieux et fondement du sacerdoce légitime, il manqua
néanmoins de fermeté face a la perversité du peuple, comme le démontra la construction du veau
d'or. Elie, lui aussi, est réputé pour son zéle ardent, mais il était hai des pécheurs. Nulle part on ne
trouvait d'intermédiaires pour la bénédiction promise lorsque les paiens servaient des idoles, que
les Juifs se livraient au mal avec elles, que les prophétes criaient : «Seigneur, envoie celui que tu
peux envoyer », lorsque les prétres, soit toléraient les pécheurs, soit les punissaient sans pitié.
Aussi, pour transmettre la bénédiction, un grand prétre était-il nécessaire, descendant par nature
de la lignée d'Abraham, d'une dignité supérieure a celle des prophétes, sans péché et humble,
capable d'endurer la souffrance et, dans le danger, de crier & Dieu : «Toutefois, non pas ma
volonté, mais la tienne» (Mc 14,36). Le Christ est né dans ce but, non pas en revétant une nature

2



Saint Basile archevéque de Seleucie

angeélique, car Dieu n'a pas promis la bénédiction aux descendants des anges, mais a ceux de la
descendance d'Abraham, semblables a ceux qui ont regu la promesse.

Or, Paul devait démontrer a ceux qui considéraient le sacerdoce selon le Christ comme
superflu que, sans lui, la promesse de bénédiction restait inachevée. Que cette explication ne soit
pas une invention de ma part, vous le constaterez par I'enchainement des mots, si vous en
considérez attentivement le sens. Je souhaite vous familiariser avec une compréhension plus
approfondie de cet enseignement, afin que vous deveniez un peuple instruit, capable d'enseigner.
«ll n'a pas regu d'anges», dit-il, «mais il a regu la descendance d'Abraham.» Ce ne sont pas les
anges, dit-il, que le Seigneur de l'univers est venu contempler, mais la lignée d'Abraham, qui
risquait de perdre son ancienne bénédiction. Mais quel est le rapport avec notre sujet, Paul ?
«C’est pourquoi, dit-il, il devait étre rendu semblable a ses fréres en toutes choses, afin d’étre un
souverain sacrificateur miséricordieux et fidéle dans les choses qui concernent Dieu» (Héb
2,16-17). Puisque, dit-il, le Sauveur issu de la lignée d’Abraham est venu, ayant recu la promesse
de bénédiction mais ayant besoin pour cela d'un souverain sacrificateur sans péché et
compatissant, il vient en chair et en os, de la lignée d’Abraham, et revét la nature commune de
cette lignée, afin que, ayant manifesté en lui-méme une nature exempte de péché, il puisse par
nature étre un meédiateur compatissant de bénédiction grace a sa communion avec une nature
sujette a la souffrance, et un puissant allié dans I'ceuvre d’intercession grace a une parenté sans
péché et éternelle. La mort pourrait-elle étre nécessaire pour celui qui est pur de tout péché et
destiné a ressusciter bientot ? «Puisque lui-méme a souffert, ayant été tenté, il peut secourir ceux
qui sont tentésy, dit-il (Héb 2,18). L'expérience méme de la souffrance dans un corps sans péché,
dit-il, lui confére un certain pouvoir sur ses proches, un droit invincible, une victoire sur le pouvoir
du diable, qui s'efforce injustement de faire en sorte que la personne sans péché en eux ne passe
pas inapercue, ne subisse aucune attaque de sa part (c'est-a-dire du diable). «C'est pourquoi,
freres saints, qui avez part a l'appel céleste, considérez Jésus-Christ, I'Apbtre et le Souverain
Prétre de notre confession, fidéle a celui qui I'a établi» (Héb 3,1-2). Puisqu'il est pour nous, dit-il, le
seul saint, compatissant, proche et puissant, ne perdez pas la foi en lui. Il est le saint envoyé de la
bénédiction qui vous a été annoncée par la descendance d'Abraham, car il a offert le sacrifice de
sa chair pour lui et sa descendance; il est le médiateur de la foi que vous avez confessée, car il a
réconcilié la nature humaine avec Dieu par la nature sans péché qui est en lui.

Puis, pour que les Juifs ne trouvent pas étrange de précher quelque chose qui n'est pas
l'ceuvre de Dieu, Paul ajoute : «comme Moise aussi dans toute sa maison» (Héb 3,2). Il n'est pas
étrange, dit-il, que I'hnomme serve de médiateur entre Dieu et les hommes en matiére de
promesses divines, car cette médiation avait déja été incarnée par Moise, qui intercédait auprés
de Dieu pour son peuple. Honte-toi, hérétique, de ces paroles : Jésus est fidéle, dit-il, «comme
Moise aussi». Alors, héritier de la folie d'Arius, crois-tu vraiment que Paul assimile Moise a Dieu le
Verbe ? Mais Jean s'écrie au sujet des sandales du corps : «Je ne suis pas digne de me baisser
pour délier la courroie de ses sandales» (Mc 1,7). Jean témoigne qu'il est indigne de la courroie
des sandales de la chair du Seigneur — Jean, «plus grand que lui, parmi ceux qui sont nés de
femmes, il n'y en a pas eu de plus ressuscité» (Mt 11,11). Mais vous calomniez Paul en prétendant
qu'il attribue au Créateur de toutes choses la méme dignité qu'a Moise, alors qu'il juge injuste
d'assimiler Jésus a Moise dans l'ordre de I'humanité en raison de son union avec la divinité. Il le
souligne dans les paroles suivantes. Aprés avoir dit : Jésus est fidéle, « comme Moise I'a été dans
toute sa maison », il ajoute : «Car il est digne... d'une plus grande gloire que Moise » (Héb 3,3).
Bien que, ayant remarqué le contraste entre les mots, vous soyez d'accord, hérétique, avec la
vérité : Jésus est fidéle, dit-il, comme « Moise», puis : «Car il est digne d'une gloire bien plus
grande que Moise ». Le contraste entre deux mots montre que ce qui est compare, ce sont des
images de similitude, et non I'égalité de la dignité de Moise et de Jésus. Et I'hnérétique n'hésite pas
a abaisser les sommets de la divinité au niveau de la nature mortelle de Moise. Voila ce que j'ai dit
au sujet de la violence infligée aux paroles apostoliques. Je voudrais brievement exposer votre
péché, afin de vous encourager a corriger votre conduite : vous avez paru cruel dans votre attitude
envers la bonté. Quel est donc ce péché ? Récemment, le sacrement a été offert aux croyants,
comme la solde d'un roi est offerte a ses soldats, mais aucune armée de croyants n'a été trouvée ;
ils ont été dispersés, avec les catéchuménes, comme la paille emportée par le vent de la frivolité.
Le Christ est crucifié selon I'ordre établi, terrassé par I'épée de la priére sacerdotale, et pourtant, il
trouve ses disciples, comme autrefois sur la croix, en fuite. Le grand péché est la trahison du
Christ en I'absence de persécution — I'abandon du corps du Christ par les croyants en I'absence de
guerre. Quelle fut la cause de cet abandon ? Les actes nécessaires. Mais quelle occupation est
plus nécessaire, et de surcroit éphémeére, que la recherche du divin ? La crainte du péché. Mais
gu’est-ce qui a purifié cette sainte prostituée : la fuite ou le recours au corps du Maitre ? Ayons

3



Saint Basile archevéque de Seleucie

honte de ne pas avoir la contrition de cette prostituée, et craignons la parole du Seigneur qui nous
exhorte : «En vérité, en vérité, je vous le dis, si vous ne mangez la chair du Fils de 'homme et si
vous ne buvez son sang, vous n’avez pas la vie en vous » (Jn 6,53). Craignons qu’il ne nous
adresse aussi des reproches du haut des cieux : «Vous n’avez donc pas pu veiller une seule heure
avec moi ?» (Mt 26,40). Craignons aussi de nous joindre au blasphéme des hérétiques contre lui.
Soyons attentifs aux paroles de Paul sur l'incarnation. Ne confondons pas ce qui est propre a
I'hnumanité avec ce qui appartient a la divinité incorporelle, et ne prenons pas pour acquis ce qui
est propre a la divinité avec les souffrances inhérentes a la nature humaine, en distinguant les
propriétés des natures. Ajoutons a cela la grande importance de l'unité : n'appelons pas Dieu le
Verbe un temple au lieu d'un habitant, ne considérons pas le temple comme un habitant au lieu
d'un étre habité. Souvenons-nous des paroles qui désignent les deux aspects de sa nature :
«Deétruisez ce temple », c'est-a-dire ce qui est destructible, « et en trois jours je le releverai » (Jn
2,19), c'est-a-dire Dieu, mystiquement uni aux mortels. A lui soit la gloire éternellement. Amen.



