Saint Amphilochius d'Iconium

SCRMOD SUR ZACDhEe

Rien ne dispose autant I'ame a la joie que la crainte de Dieu, le rejet du mal, le désir de
repentance et une disposition pénitentielle. C'est pourquoi David bénit ceux qui avaient recu le
pardon de leurs péchés, manifestant ainsi I'amour du Christ pour I'humanité et préparant les
pécheurs a la repentance. «Heureux ceux dont les iniquités sont pardonnées, et dont les péchés
sont couverts» (Ps 32,1). Que tout débauché ou publicain s'efforce donc de puiser aux sources
inépuisables du salut en Christ. Sans repentance, il est impossible d'étre délivré du mal ou d'étre
béni, méme en citant les prophetes, les apotres et les évangélistes. Car tous ont puisé a la méme
source. Parmi les prophetes se trouve David lui-méme, qui, malgré son adultere, demeure
prophete jusqu'a ce jour grace a la miséricorde de Celui qui s'est soumis. Parmi les apdtres, on
compte Pierre et Paul le premier, apres son reniement, détient les clés du royaume, tandis que le
second, apres la persécution, est devenu apobtre des paiens, troquant son zele juif contre un esprit
évangélique. Parmi les évangélistes se trouve Matthieu, et je sais non seulement que lui a été
sauvé des collecteurs d'impots, mais aussi deux autres avec lui. L'un d'eux, pour s'étre frappé la
poitrine — siege du mal — en priant, pour n'avoir pas osé lever les mains vers le Lieu Saint, pour
avoir baissé les yeux, fut non seulement justifié, mais méme glorifié plus que le pharisien. Zachée,
debout sur un arbre, guettait sans cesse les marchands qui passeraient inapergus, se soustrayant
a l'impot. Il veillait aussi a ce que le marchand du ciel et de la terre, celui qui apporte I'inéluctable
trésor du Royaume des Cieux, ne passe pas inapergu.

Mais pour ne pas brouiller les pistes concernant les publicains, parlons aujourd'hui, si
vous le voulez bien, plus longuement de Zachée, en le prenant pour sujet de notre discussion.
Jésus, dit I'apbtre Luc, «entra dans Jéricho et passa. Et voici, il y eut un homme du nom de
Zachée; c'était un vieux publicain» (Luc 19,1-2). Ce n'est pas sans raison que |'évangéliste
mentionne Jéricho : c'est parce que la, le publicain a accueilli Dieu. C'était un événement
extraordinaire. |l mentionne sa patrie afin que, nous souvenant de Rahab la prostituée, nous
soyons frappés par ce changement remarquable dans le caractere de Zachée. C'est pourquoi il
mentionne Jéricho afin que, nous représentions mentalement Rahab la prostituée, nous puissions
relier I'image du salut des deux. Car de méme que Rahab la prostituée, ayant recu I'espion Josué,
le cacha, de méme Zachée le publicain, ayant regu le vrai Jésus, qui observe nos pensées, le
nourrit. Elle recut Josué, qui conduisit le peuple en Terre promise; celui-ci regut le vrai Jésus, qui
conduit au Royaume des Cieux. Elle regut Jésus, qui... celui-ci regut le vrai Jésus, qui détruisit le
temple juif 1, car I'ap6tre Matthieu dit : «ll ne restera pas ici pierre sur pierre qui ne soit détruite»
(Mt 24,2). Elle a regu Jésus, qui a conduit le peuple au-dela du Jourdain vers une terre ou coulent
le lait et le miel; elle a regu le vrai Jésus, qui, par le baptéme, a conduit les fideles vers ce que I'ceil
n'a point vu, que l'oreille n'a point entendu, et qui n'est point monté au coeur de I'homme (I Cor
2,9). Elle a recu Jésus, qui a fait pousser une grappe de raisin sur un arbre; elle a regu le vrai
Jésus, qui a conduit le voleur au paradis. <...>

La source de Jéricho était jadis source de stérilité, car son eau était immonde. Elle avait un
large cours d'eau, qui coulait silencieusement comme I'huile, mais la contemplation de cette eau
n'apaisait pas la soif de ceux qui la regardaient, car y boire était dangereux pour ceux qui avaient
soif, son eau étant empoisonnée. La beauté de la source incitait les passants a I'atteindre, mais la
crainte du danger réprimait leur désir. Par conséquent, puisque |'eau coulait sans aucun bénéfice,
les habitants des environs se lamentaient souvent lorsqu'elle s'arrétait, car ils commencaient a
avoir soif non pas par manque d'eau, mais parce qu'ils constataient que I'eau était inutile.
Incapables d'étancher leur soif intense, ils se plaignirent a la source : «O source, pourquoi coules-
tu sans aucun bienfait ? Il vaudrait mieux que tu sois invisible, ou que, traversant montagnes et
déserts de sable, tu n'aies que peu de témoins du mal.» Mais pourquoi son eau était-elle
imbuvable ? Parce qu'elle tuait ceux qui y buvaient. Si un homme buvait a cette source, il ne
pouvait devenir pere, et si une femme buvait, elle ne pouvait devenir mere, puisqu'elle perdait le
don de la maternité. De plus, si la terre absorbait le flux de cette eau, elle ne pouvait plus porter
de fruits comme a son habitude, et les palmiers, si agréables par leur ombre, perdaient leur
feuillage. Bref, tout devenait désert au contact de cette eau malgré elle. Une telle source entourait
jadis Jéricho, jusqu'a ce que le prophéete Elisée, venant y jeter du sel, la ranima. Car ainsi parle le
Seigneur : «J'ai guéri ces eaux» (Il R 2,21). Ainsi parle Celui qui parle toujours et met sa parole en

1 Le texte perdu fait apparemment référence a la destruction de Jéricho par les troupes de Josug,
qui, en tant que prototype de I'Ancien Testament, est comparé a Jésus-Christ, qui prédit la
destruction de Jérusalem.



Saint Amphilochius d'Iconium

pratique. «ll n’y aura parmi vous ni femmes stériles ni enfants» (Dt 7,14). Il parla, et les eaux se
transformerent ; les meres enfanterent, la terre produisit du fruit, les vignes pousserent et les
oliviers donnerent leurs fruits. Et les habitants des environs se réconcilierent avec leur source
familiere ; s’ils lui avaient été hostiles auparavant, ils en eurent désormais besoin et devinrent de
bons voisins.

Il mentionne sa patrie afin que, nous souvenant de Rahab la prostituée, nous soyons
frappés par ce changement remarquable dans le caractere de Zachée. C'est pourquoi il
mentionne Jéricho afin que, nous représentions mentalement Rahab la prostituée, nous pourrions
relier I'image du salut des deux. Car de méme que Rahab la prostituée, ayant recu I'espion Josué,
le cacha, de méme Zachée le publicain, ayant recu le vrai Jésus, qui observe nos pensées, le
nourrit. Elle a regu Josué, qui conduit le peuple en Terre promis; celui-ci a regu le vrai Jésus, qui
conduit au Royaume des Cieux. Elle regut Jésus, qui... celui-ci regut le vrai Jésus, qui détruisit le
temple juif, car I'apotre Matthieu dit : «Il ne restera pas ici pierre sur pierre qui ne soit détruite» (Mt
24,2). Elle a regu Jésus, qui a conduit le peuple au-dela du Jourdain vers une terre ou coulent le
lait et le miel; elle a recu le vrai Jésus, qui, par le baptéme, a conduit les fideles vers ce que I'ceil
n'a point vu, que l'oreille n'a point entendu, et qui n'est point monté au cceur de I'homme (I Co
2,9). Elle a recu Jésus, qui a fait pousser une grappe de raisin sur un arbre; elle a regu le vrai
Jésus, qui a conduit le voleur au paradis. <...>

La source de Jéricho était jadis source de stérilité, car son eau était immonde. Elle avait un
grand cours d'eau, qui coulait silencieusement comme I'huile, mais la contemplation de cette eau
n'apaisait pas la soif de ceux qui la regardaient, car y était boire dangereux pour ceux qui avaient
soif, son eau étant empoisonnée. La beauté de la source incitait les passants a I'atteindre, mais la
crainte du danger réprimait leur désir. Par conséquent, puisque |'eau coulait sans aucun bénéfice,
les habitants des environs se lamentaient souvent lorsqu'elle s'arrétait, car ils commencaient a
avoir soif non pas par manque d'eau, mais parce qu'ils constataient que I'eau était inutile.
Incapables d'étancher leur soif intense, ils se plaignirent a la source : «O source, pourquoi coules-
tu sans aucun bienfait ? Il vaudrait mieux que tu sois invisible, ou que, traversant montagnes et
déserts de sable, tu n'aies que peu de témoins du mal.» Mais pourquoi son eau était-elle
imbuvable ? Parce qu'elle tuait ceux qui buvaient. Si un homme buvait a cette source, il ne
pouvait devenir pere, et si une femme buvait, elle ne pouvait devenir mere, puisqu'elle perdait le
don de la maternité. De plus, si la terre absorbait le flux de cette eau, elle ne pouvait plus porter
de fruits comme a I'habitude, et les sonniers, si agréables par leur ombre, perdaient leur feuillage.
Bref, tout devait déserter au contact de cette eau malgré elle. Une telle source entourait jadis
Jéricho, jusqu'a ce que le propheéte Elisée, venant et jetant du sel, la ranima. Car ainsi parle le
Seigneur : «J'ai guéri ces eaux» (Il R 2,21). Ainsi parle Celui qui parle toujours et met sa parole en
pratique. «ll n’y aura parmi vous ni femmes stériles ni enfants» (Dt 7,14). Il parla, et les eaux se
transformerent ; Les meres enfanterent, la terre produisit du fruit, les vignes pousserent et les
oliviers donnerent leurs fruits. Et les habitants des environs se réconcilierent avec leur source
familiale ; s'ils lui avaient été hostiles auparavant, ils en eurent désormais besoin et devinrent de
bons voisins.

Mais cet homme, pris d'une frénésie insensée a amasser de |'argent, bien qu'il désirat voir
Jésus, ne le pouvait, car sa petite taille et le poids de son injustice I'en empéchaient. Aussi,
voulant compenser sa petite taille par I'ingéniosité, il se précipita, grimpa a un figuier et se cacha
sous le feuillage, croyant voir sans étre vu et pensant avoir échappé a I'Omniscient. De méme, la
femme atteinte d'hémorragie se tenait en retrait, pensant pouvoir subtiliser a Jésus, qui semblait
ne rien remarquer. Mais elle, tout pres, toucha le bord du vétement de Jésus, tandis que cet
homme, au loin, s'empara du Christ par la foi. Il grimpa a I'arbre pour guérir la perversité d'Adam :
le premier fut égaré par I'arbre lorsqu'il se détourna de Dieu, tandis que le second, désirant voir
Dieu, est sauvé par l'arbre. Car, ayant entendu dire qu'll accomplit de nombreux et merveilleux
miracles, qu'll guérit non seulement les corps mais aussi les ames, libere les ames du péché et
délivre les corps de la souffrance, il désira voir Celui qui pardonne a tous et se demandait : «Qui
est donc ce Jésus qui purifie les Iépreux, guérit les aveugles, pardonne les péchés de ceux qui le
lui demandent ? Quel est son aspect ? Sait-Il tout ? Scrute-t-1l les pensées des absents ? Ou ne
découvre-t-ll que celles de ceux qui sont pres de Lui ? Sonde-t-Il, comme Dieu, les intentions du
cceur de chacun ? Mais comment puis-je le savoir ? Qui me I'apprendra ? Qui ? L'expérience est
le maitre de tout. Je grimperai a un arbre et me cacherai sous sa cime. Je me cacherai et verrai si
je peux étre sauvé. S'll connait les mouvements de mon ame, je suis convaincu qu'll a effacé le
péché de mon ame. Ainsi, je sais une chose pour moi-méme : |l connait le secret de mes
pensées. S'll, entouré d'une foule, venait a me voir...» Si, me cachant, il me voyait et révélait la
passion de mon ame, je préférerais tout rejeter et ne rechercher qu'une seule chose. Je veux

2



Saint Amphilochius d'Iconium

imiter Matthieu, car lui aussi était publicain. Cependant, Matthieu ne s'approcha pas de lui de son
plein gré, mais obéit a son appel. Des qu'il le vit et le considéra comme |'un des voyageurs, il
étendit par habitude les mains et ouvrit sa bourse sans fond, se précipitant vers le butin. Désirant
percevoir I'impot aupres du Christ, il fut imposé par lui, non pas extérieurement, mais en s'offrant
entierement. Car dés qu'il entendit : «Suivez-moi», il s'approcha de I'appel avec un zele ardent, se
précipitant vers celui qui attire. Ainsi, s'il appelle les publicains, et non seulement les appelle mais
les justifie, la multitude des maux commis auparavant ne m'empéchera pas d'agir. Car si Elisée,
en jetant du sel dans la source nourriciére, la rendit fertile et stérile, alors, en tout cas, lui-méme,
en assaisonnant mon ame de grace comme avec Le sel ravivera la richesse de la vertu.

Et tandis qu’il réfléchissait a cela, Jésus arriva a cet endroit, leva les yeux et lui dit :
«Zachée, tu t'empressas de verser des larmes» (cf. Luc 19,5). Il monta a I'arbre comme un
publicain, il en descendit comme un homme qui aime Dieu. Il descendit de I'arbre sur la terre pour
monter par la croix au ciel. Il monta a I'arbre, caché des hommes, et monta sur la croix, devenant
agréable aux anges. Tu t'empressas de verser des larmes : car aujourd’hui, nous devons loger
chez toi» (Luc 19,5). O miséricorde ineffable ! O amour indicible pour ’humanité ! Car la ou le
Christ est I’héte, tout change pour le mieux. Zachée, tu t’empressas de verser des larmes : car
aujourd’hui, nous devons loger chez toi. Que puis-je dire ? La maison du publicain est devenue le
paradis. Car ce qui est arrivé au voleur, je le vois aussi en Zachée. Il dit au voleur : «Aujourd’hui, tu
seras avec moi au paradis» (Luc 23,43), et il le prit de I'arbre et le conduisit au paradis. Il dit a
Zachée : «Aujourd’hui, je dois étre chez toi.» Et il le prit avec lui et franchit le seuil du paradis,
faisant de sa maison un paradis. Puis il descendit aussitét de cheval et courut vers le fils
d’Abraham. .

Mais tous se mirent a murmurer, se disant : «ll est entré avec un pécheur» (Luc 19,7). O
vous qui condamnez et qui semez la complaisance ! Qui étes-vous, justes ou pécheurs ? N’étes-
vous pas les pires de tous les hommes ? Comment donc Jésus est-il venu habiter parmi vous ?
Comment est-il né, a-t-il été nourri, élevé, ivre et mangé parmi vous ? Pourquoi donc, voyant la
multitude de vos propres blessures, examinez-vous les péchés des autres ? Sinon, pourguoi
appelez-vous tant6t le Christ pécheur, tantot juste ? Car lorsqu'il guérit I'aveugle-né, vous le
traitez de pécheur, disant : «Rendez gloire a Dieu, car nous savons que cet homme est un
pécheur» (Jn 9,24), parce qu'il viole le sabbat. Maintenant, lorsqu'il est allé sous le toit du
publicain, vous le réprimandez ouvertement, le traitant de juste et disant qu'il ne convient pas a
un homme de manger avec des pécheurs. «<Nous avons joué de la flite pour vous, et vous n'avez
pas dansé; nous avons pleuré, et vous ne vous étes pas lamentés» (Mt 11,17). Car méme s'il
guérit l'aveugle, vous le traitez de pécheur. Méme s'il mange avec des pécheurs, vous le
réprimandez, disant qu'il ne convient pas a un homme de manger avec des pécheurs. Et alors ?
Ne devait-il pas guérir lI'aveugle le jour du sabbat, pour ne pas étre considéré comme un
pécheur ? Ne devait-il pas manger avec les publicains, pour paraitre juste ? Et vous I'accusez
d'aller chez un pécheur ? Et ou trouvera-t-on la lumiére, sinon dans les ténébres ? Et la lumiére
brille dans les ténebres, et les ténebres ne I'ont pas comprise (Jn 1,5). Ou le médecin doit-il aller ?
Ne doit-il pas se hater vers les malades ? Ce ne sont pas les médecins qui recherchent la
guérison, mais les malades (Mt 9,12). Ou I'Agneau de Dieu doit-il apparaitre ? Ne doit-il pas
apparaitre aux publicains et aux pécheurs, prenant sur lui leur fardeau et les ramenant a Dieu ?
C'est en vain que vous le critiquez, car cette parole s'est accomplie en vous : «Vous étes des
publicains et des adulteres dans le royaume de Dieu» (Mt 21,31). Les pharisiens <...> Alors
Zachée, se levant, dit au Seigneur : «Voici la moitié de mes biens. Seigneur, je donnerai aux
pauvres, et si j'ai fait du tort a quelqu'un, je lui rendrai le quadruple» (Luc 19,8). Car, t'ayant recu,
toi qui intercedes pour les pauvres, je ne peux plus faire de tort aux pauvres. Je ne crains plus la
collecte d'argent, [ayant trouvé la richesse dans ta pauvreté]. Je ne veux plus percevoir d'impots
aupres des voyageurs étrangers a la porte, condamnant Dieu sous forme humaine. J'ai recu le
pardon de mes fautes passées. Je désire étre riche et demeurer toujours pauvre. Les renards ont
des tanieres et les oiseaux du ciel des nids, mais vous n'avez pas ou reposer vos tétes (Mt 8,20).
Que disparaissent les cours et les vestibules, la splendeur des édifices, les maisons étincelantes
et resplendissantes. Car, par-dessus tout cela, je recherche les richesses inépuisables de votre
pauvreté.

Puisque la foule ne peut exprimer la richesse de I'dme de Zachée, élevons-la vers le Pere,
riche en vertus, car I'hospitalité est une vertu qui I'accompagne : les vertus de I'hospitalité
signifient sa louange, notre confirmation, le couronnement de I'Eglise et I'honneur du Christ, a qui
soient gloire et puissance pour les siecles des siecles. Amen.




