Saint Amphilochius d'Iconium

SECRMOD SUR LES DOUVEAUX CONVERTIS, Oou

SUR LA RESURRECTION DU SCIGHEUR jESUS ChRIST

Lorsque le printemps remplace la grisaille de I'hiver, les oiseaux qui sillonnent le ciel
proclament la douceur de cette saison par leurs chants mélodieux. Les hirondelles, au doux
chant, glissent avec agilité au-dessus des tétes comme au-dessus d'une fleur, et leurs cris
résonnent a nos oreilles. A cette époque, I'air est pur et sans vent, et les visages rayonnent de
sérénité, tels une mer calme. Car le chant des oiseaux enchante I'oreille, I'air pur ravit le regard,
I'éclat des fleurs multicolores enchante la vue, et le parfum mélé des herbes embaume I'odorat. Et
cette joie, mes bien-aimés, nous est offerte par le printemps terrestre et éphémere, tandis que le
printemps divin et éternel — notre Christ, qui a empli la prairie de I'Eglise de fleurs spirituelles —
violettes, roses et lys — illumine notre regard de foi et emplit nos cceurs de parfums divins. Car qui,
parmi les fideles, ne se réjouit pas aujourd'hui ? Et qui ne se réjouit pas aujourd'hui en voyant les
nouveaux éclairés, resplendissants comme des lys, étincelants de la beauté de leurs voiles, et
portant en leur cceur I'éclat doré de la foi ? Ici, mes bien-aimés, si vous fixez intensément le
regard de votre cceur, vous découvrirez que les cceurs des fideles, tels des violettes pourpres,
sont teints du sang de Jésus, car la rose aux pétales flamboyants a fleuri incorruptiblement pour
Dieu de la Vierge Marie. Dans quelle prairie trouverez-vous un parfum comparable a la joie
parfumée de notre prairie ? En humant le nouveau éclairé, vous trouverez en lui le parfum
immortel de I'Esprit, c'est-a-dire le parfum de I'onction céleste. Ainsi les palmiers des peres,
couronnés de palmes de la victoire, portaient les doux fruits de I'amour; ainsi les oiseaux
mélodieux des psalmistes chantaient d'une seule voix a Dieu les psaumes; ainsi la virginité plait a
Dieu, exhalant le pur parfum de la priere, comme la résine de |'arbre odorant. Ainsi I'humilité se
réjouit, offrant a Dieu le rameau joyeux de la pureté, comme Abraham offrit Isaac; ainsi les troncs
des oliviers, portant des branches fertiles de bonté pour les pauvres, réjouissent le Seigneur et
nourrissent les nécessiteux. Que la virginité chante : «Que ma priere monte vers toi comme
I'encens, 6 Eternel !» (Ps 140,2). Que la miséricorde dise : «Mais moi, je suis comme un olivier,
fécond dans la maison de Dieu !» (Ps 51,10). Le juste fleurira comme un palmier; il se multipliera
comme un cedre du Liban (Ps 91,13).

Maintenant, la rigueur de I'hiver du diable a été chassée et la joie de la prairie céleste brille
a nouveau; maintenant, la douleur des morts s'est dissipée, car la lumiére de la résurrection est
venue. Chantons tous ensemble un cantique nouveau, car un chant nouveau et béni sied a une
vie nouvelle. Chantons un cantique nouveau, car voici, Adam est renouvelé, car la transgression
ancienne est effacée, voici, toutes choses sont devenues nouvelles (Il Cor 5,17). Chantons un
cantique nouveau, car voici, Adam est renouvelé et Eve est montée au ciel, car le diable a été jeté
dans le feu. Reprenons le chant de Miriam, la sceur de Moise, car il nous convient aussi bien
aujourd'hui qu'il leur convenait alors. Que le cheeur de ces saints se joigne a nous et proclame ce
gu'ils chantaient a la mer Rouge : «Chantez pour le Seigneur, car il est glorieusement glorifié» (Ex
15,1). Mais qu'a-t-il fait ? Le cheval et son cavalier, il les jeta a la mer (Ex 1,1). Le cheval - le
péché de I'amour passionné pour les femmes - et le cavalier — le démon assis prés du péché —, il
les immergea dans les fonts baptismaux. Car il jeta a la mer les chars de Pharaon et son armée
(Ex 15,4), c’est-a-dire le diable et sa horde démoniaque ténébreuse et maudite, il les noya dans
les fonts baptismaux. Je ne crains plus d’entendre : «Car tu es poussiére, et tu retourneras a la
poussiere» (Gen 3,19), car par le baptéme, il s’est dépouillé de la terre et a revétu le ciel. Et
j'entends : «Tu es le ciel, et tu retourneras au ciel», car vous tous qui avez été baptisés en Christ,
vous avez revétu Christ (Gal 3,27). Et comme vous étes terrestres, vous I'étes aussi; et comme
sont célestes, tels sont aussi ceux qui sont au ciel (I Cor 13,48). Nous devons nous élever
jusqu'aux nuages et étre élevés jusqu'aux cieux. J'ai une citation a vous donner. Ecoutons ce que
dit Paul : «Nous serons enlevés sur les nuages, a la rencontre du Seigneur dans les airs, et ainsi
nous serons toujours avec le Seigneur» (I Th 4,17). C'est pourquoi, comme nous venons de
I'entendre, le psalmiste nous exhorte : «Voici le jour que le Seigneur a fait; qu'il soit pour nous un
sujet de joie et d'allégresse !» (Ps 118,24), réjouissons-nous, sans nous laisser obscurcir par
I'ivrognerie et les exces de table, car ce ne serait pas la joie, mais la folie et I'obscurcissement du
cceur. Réjouissons-nous, dans l'allégresse spirituelle, réjouissons-nous, dans I'amour, dans
I'espérance. Et s'il nous faut penser a une autre joie du cceur, recevons le pain céleste avec des
mains pures et partageons-le avec notre ame, car il est la nourriture de la vie éternelle. Par
«recevoir avec des mains pures», je n'entends pas des mains lavées a |'eau ordinaire, mais des

1



Saint Amphilochius d'Iconium

mains rayonnantes de bonnes actions. Absorbons la boisson divine et céleste avec les pétales de
nos lévres, non tachées de pourpre, mais imprégnées du sang de Jésus Christ.

O jour vraiment grand et bon, ou I'agneau est immolé, ou le monde est racheté et ou notre
Berger vit, car il dit : «Je suis le bon Berger» (Jean 10, 11). O nouveau mystére et miracle
extraordinaire ! La croix est dressée et le Christ est crucifié. Ce qui était vu était une mort |njuste
et ce qui est arrivé était une chambre sacrée. Ce qui était vu était la croix, et ce qui est arrivé était
une chambre nuptlale Hier, la chambre nuptiale était préparée, et aujourd'hui une nation nait. O
mort du Christ, qui a vaincu la mort et, dans la mort la plus amére, a exhalé la douce vie ! O
mystere d'Abraham, accompli en Christ ! Isaac, enchainé, est placé sur l'autel, et a sa place
I'agneau est immolé.

Le Fils de Dieu est élevé sur la croix et crucifié pour nous, et bien que la chair souffre, la
Divinité demeure impassible La voile de la croix est hissée sur le navire du monde, et le monde
reste intact. Grace a cette voile, le marin ne connait pas le naufrage, comme la mort, mais navigue
vers le ciel. Eve ne craint plus la condamnation d'Adam, car son péché est purlfle en Marie; Adam
ne craint plus le serpent, car le Christ a écrasé la téte du dragon : «Tu as écrasé les tétes des
serpents dans I'eau» (Ps 74,13), c'est-a-dire par le baptéme. Je ne m'afflige plus, je ne pleure plus
en disant : «Je suis retourné a ma passion, quand une épine m'est venue» (Ps 32,4). Car le Christ,
venu arracher |'épine de nos transgressions, |'a placée sur sa propre téte. Ma douleur ancestrale
est anéantie, la malédiction ancestrale qui proclamait : «Elle te produira des épines et des
chardons» (Gen 3,18) est détruite, car les épines se sont desséchées, les chardons ont été
arrachés, et une couronne habilement tissée a été posée sur ma téte. Qui, parmi les Juifs et les
Grecs, croira que l'arbre a été planté et que la vie a fleuri ? Et chaque jour, les fidéles cueillent son
fruit, et il demeure inépuisable; et chaque tribu et chaque nation des fideles monte a cet arbre,
marchant avec leurs ames, et remplit leurs esprits de fruits immortels; et I'arbre porte tout, et
nourrit tout, et scelle, et enrichit, et ensuite les envoie au ciel.

Car quels titres le Christ n'a-t-il pas pris pour nous ? Nous ne sommes pas capables, mes
bien-aimés, d'énumérer ses noms, mais j'oserai dire : porte, chemin, brebis, berger, ver, pierre,
perle, fleur, ange, homme, Dieu, lumiere, source, soleil de justice. Le Christ, qui est multiforme,
demeure un; le Fils, qui est multiforme, est un, immuable et inaltérable, car la Divinité est
immuable. Pourtant, Il attribue a chaque action son propre nom, la reliant a chaque acte selon sa
nature. Aussi, bien-aimés, essayons-nous de nommer chague action selon son nom.

Il est appelé le chemin parce qu'll dit : «Je suis le chemin et la vérité» (Jn 14,6), car |l est le
commencement de toute vertu et de I'ascension vers le ciel.

Il est aussi appelé la porte parce qu'll dit : «Je suis la porte des brebis» (Jn 10,7), car par
Lui, comme par une porte, nous entrons dans le Royaume des Cieux. Il a été appelé pécheur
parce qu'il a détruit la puanteur de I'idolatrie humaine, ramené nos ames a la foi de la piété et uni
les fragments épars de la pensée a la vérité. Il fut appelé brebis car, comme une brebis, il fut
mené a |'abattoir, et, tel un agneau devant ceux qui le tondent, il resta silencieux (Is 53,7). Il était
une brebis a cause de l'abattoir, et parce que nous recevons son Corps saint et sommes
éternellement préservés par le sceau de son Sang saint.

[l était un berger car il dit : «Je suis le bon berger» (Jn 10,11), car il ramene la brebis
perdue et terrasse le lion, notre ennemi, par le bois de la croix.

Il était une perle, car Il est né sans semence humaine, telle une perle dans sa coquille,
entre les deux enveloppes d'un corps et d'une ame virginale; ou encore, car Il est I'ornement de
I'ame; ou encore, en raison de son rayonnement et de sa pureté, et de son éclat divin
resplendissant et omniprésent.

Il est lumiere, car |l était la vraie lumiere qui éclaire tout homme venant au monde (Jn 1,9),
puisqu'll a chassé de nos esprits l'erreur des ténebres ancestrales et ouvert les yeux de
I'intelligence qui nous gouverne, afin que nous puissions voir véritablement que ceux que nous
adorions autrefois n'étaient pas des dieux, mais des ceuvres de mains humaines, de bois et de
pierre (Is 37,19).

Il était la pierre angulaire, car par la foi, Il a érigé deux peuples comme deux murs. Il les
domine, les unissant en une seule union salvatrice. Il était le Soleil de Justice car Il est lumiére et
chaleur — nul ne peut se soustraire a sa chaleur (Ps 19,7), et en raison des douze rayons de
lumiere des Apotres.

Il était une graine de moutarde car Il s'est abaissé jusqu'a notre condition, jusqu'au
commencement méme de la foi, et si, aprés avoir été profondément dispersé, caché dans les
sillons de nos ames, Il a inspiré la piété et la raison, s'élevant jusqu'aux hauteurs du ciel.

I était un ver, car Il dit : «Mais moi, je suis un ver, et non un homme» (Ps 22,7), car, ayant
dissimulé la Divinité rayonnante comme un hamecon dans notre corps, comme un ver, et |'ayant

2



Saint Amphilochius d'Iconium

descendue dans les profondeurs de la vie, et tel un bon pécheur, I'ayant remontée, Il a accompli
la parole : «Peut-on tirer un serpent avec un hamecon ?» (Job 40,25). Il était un homme, puisqu'il
a porté un corps formé non par le plaisir ni par le sommeil, mais par la Vierge et le saint Esprit.

Mais maintenant, mes bien-aimés, apres avoir chacun recu le doux enseignement des
Peres, scellons par le Saint-Esprit le recueil de nos paroles, afin qu'elles, puisant leur source dans
la douce sagesse de notre Seigneur Jésus-Christ, emplissent nos cceurs et que chacun de nous
porte d'abondants fruits de piété, et qu'il recoive trente, soixante, voire cent couronnes d'anges,
en Jésus Christ notre Seigneur, a qui soient au Pere gloire, honneur et puissance, avec le saint
Esprit qui donne la vie, maintenant et pour les siécles des siecles. Amen.

Rien ne dispose autant I'ame a la joie que la crainte de Dieu, le détour du mal, le désir de
se repentir et une disposition pénitentielle. C'est pourquoi David bénit ceux qui avaient recu le
pardon de leurs péchés, témoignant ainsi de I'amour du Christ pour I'humanité et préparant les
pécheurs a la repentance... Heureux ceux dont les iniquités sont pardonnées, et dont les péchés
sont couverts (Ps 32,1). Que tout... ou fornicateur... publicain s'efforce donc de puiser aux
sources inépuisables du salut en Christ. Il est impossible, sans repentance, d'étre délivré du mal,
ni d'étre béni, méme en citant les prophetes, les apotres et les évangélistes. Car tous puisaient a
la méme source. Parmi les prophetes figure David lui-méme qui, aprés son adultere, demeura
prophete jusqu'a ce jour, grace a la miséricorde de Celui qui s'est soumis. Parmi les apbtres se
trouvent Pierre et Paul. Le premier, apres son reniement, détient les clés du Royaume, tandis que
le second, aprées la persécution, est devenu |'apotre des paiens, troquant son zéle juif contre une
ferveur évangélique. Parmi les évangélistes se trouve Matthieu, et je sais non seulement que lui,
mais aussi deux autres qui ont été sauvés des collecteurs d'imp6éts. L'un d'eux, pour s'étre frappé
la poitrine — siege du mal — en priant, pour n'avoir pas osé lever les mains vers le Lieu Saint, pour
avoir baissé les yeux, a été non seulement justifié, mais méme glorifié plus que le pharisien. Quant
a Zachée, étant monté sur I'arbre ou il se tenait, il regardait constamment autour de lui pour voir si
des marchands passaient sans étre vus, échappant ainsi a I'imp6t; et il guettait aussi le marchand
du ciel et de la terre, celui qui apporte I'inéluctable trésor du Royaume des Cieux, de ne pas le
voir passer. Mais afin de ne pas trop embrouiller les récits concernant les publicains, parlons
aujourd'hui, si vous le voulez bien, de Zachée seul, en le prenant pour sujet de notre discussion.
Jésus, dit I'apotre Luc, entra dans Jéricho, et voici qu'il rencontra un homme nommé Zachée; et |l
devint vieux publicain (Luc 19,1-2). Mais I'évangéliste ne mentionne pas Jéricho sans raison; il le
mentionne parce que c'est la que le publicain accueillit Dieu. C'était un événement extraordinaire.
Il mentionne sa ville natale afin que, nous souvenant de Rahab la prostituée, nous puissions nous
émerveiller de ce changement étonnant dans le caractére de Zachée. Ainsi, il mentionne Jéricho
afin que, en nous imaginant Rahab la prostituée, nous puissions relier I'image du salut des deux.
Car de méme que Rahab la prostituée, ayant recu I'espion Jésus Navin, le cacha, de méme
Zachée le publicain, ayant recu chez lui le vrai Jésus, qui comprend nos pensées, le nourrit. Le
premier a regu Jésus Navin, qui a conduit le peuple vers la terre promise; celui-ci a regu le vrai
Jésus, qui conduit au royaume des cieux... Le second a regu Jésus qui... celui-ci a regu le vrai
Jésus, qui a détruit le temple juif, car I’'ap6tre Matthieu dit : «Il ne restera pas ici pierre sur pierre
qui ne soit détruite» (Mt 24,2). Le premier a recu Jésus, qui a conduit le peuple au-dela du
Jourdain vers un pays ou coulent le lait et le miel; celui-ci a recu le vrai Jésus, qui, par le baptéme,
a conduit les fidéles a ce que I'ceil n’a point vu, ce que I'oreille n’a point entendu, ce qui n’est
point monté au cceur de ’'hnomme (I Cor 2,9). Celui-ci a recu Jésus qui a fait pousser une grappe
de raisin de terre sur un arbre; celui-ci a recu le vrai Jésus, qui a conduit le voleur au paradis...

La source de Jéricho était jadis la source de la stérilité, car son eau était immonde. Elle
avait un large cours d'eau, qui coulait silencieusement comme de I'huile, mais la contemplation
de l'eau n'apaisait pas la soif de ceux qui la regardaient, car boire de cette eau était dangereux
pour ceux qui avaient soif, car elle était empoisonnée. La beauté de la source attirait les passants,
mais la crainte du danger réprimait leur désir. Aussi, puisque I'eau coulait inutilement, ceux qui
vivaient a proximité se lamentaient souvent lorsqu'ils s'arrétaient, car la soif les prenait non pas
par manque d'eau, mais parce qu'ils constataient son inutilité. Incapables d'étancher leur soif
intense, ils se lamentaient, disant a la source : «O source, pourquoi coules-tu inutilement ? Il
vaudrait mieux que tu sois invisible, ou que, traversant montagnes et déserts de sable, peu de
témoins du mal soient présents.» Mais pourquoi son eau était-elle imbuvable ? Car elle tuait ceux
qui en buvaient : un homme qui en buvait ne pouvait procréer, une femme ne pouvait enfanter, car
elle perdait le don de la maternité. De plus, si la terre absorbait cette eau, elle ne pouvait plus
porter de fruits comme a |'ordinaire, et les palmiers, qui se délectaient de son ombre, perdaient

3



Saint Amphilochius d'Iconium

leur feuillage; bref, tout devenait désert au contact de cette eau malgré Iui. Une telle source
entourait Jéricho dans les temps anciens, jusqu'a ce que le prophéete Elisée, venant y jeter du sel,
redonne vie a ses eaux. Car ainsi parle le Seigneur : «J'ai guéri ces eaux» (Il R 2,21). Ainsi parle
Celui qui parle toujours et accomplit sa parole : «ll n'y aura parmi vous ni sans enfant, ni stérile»
(Dt 7,14). Il parla, et I'eau changea, les meres enfanterent, la terre produisit du fruit, les vignes
germerent et les oliviers donnerent leurs fruits. Et les habitants des environs se réconcilierent avec
leur source familiere; s'ils lui avaient été hostiles, ils en eurent désormais besoin et devinrent de
bons voisins.

Mais que signifie pour nous I'énigme de cette source ? La source, qui jaillit
généreusement, elle qui jadis ne faisait jaillir qu'un flot stérile et inutile, conserve aujourd'hui la
parole de I'Eglise. Car avant le Christ, elle était si perverse que I'homme, en s'abreuvant a cette
source, perdait toute humanité et, pris dans un enchevétrement d'illusions, abandonnait sa raison;
la femme ne devenait pas la mére des vertus, ne portait pas les germes de I'humilité et ne laissait
pas couler le lait pur de la piété. Et bien qu'il fit dans un tel état, le Seigneur, étant venu, le
ramena aussitot a la raison et le rendit apte a boire en y jetant les ap6tres comme du sel. Quant
aux apotres, gu’ils soient le sel de la terre, écoutez le Christ lui-méme qui leur dit : «Vous étes le
sel de la terre» (Mt 5,13). Et quant aux femmes stériles et sans enfants qui deviendront fécondes
en recevant le sel apostolique, le prophete déclare : «Réjouis-toi, stérile et enfant | Eclate de joie
et crie de joie, toi qui n’as pas enfanté ! Car la femme délaissée a plus d’enfants que celle qui a un
mari» (Is 34,1).

Jésus vint a Jéricho, la Source de Vie pour ceux qui s'y abreuvent, la Miséricorde infinie
pour une ville riche en arbres et en sources. Et voici, il y eut un homme du nom de Zachée, un
publicain d'un certain age. Il était doublement mauvais, car il se livrait a un commerce injuste et
dirigeait ceux qui le pratiquaient. Autrement dit, non seulement il péchait lui-méme, mais il portait
aussi le fardeau de la méchanceté d'autrui. Car il faisait obstacle au voyageur par l'injustice,
plagant des obstacles sur sa route. Certes, il ne tendait pas d'embuscades aux voyageurs,
comme le font les brigands, ni ne les accueillait, poussé par I'amour de I'hospitalité. Mais, ayant
pour principe de condamner l'injustice, il percevait des impots sur le travail d'autrui, imitant ainsi
la gourmandise sans scrupules des faux-bourdons. Car, de méme que les faux-bourdons profitent
du dur labeur des abeilles sans travailler avec elles, ainsi les collecteurs d'impots volent le travail
des voyageurs, passant leur temps a ne rien faire, assis aux carrefours. Un homme a sillonné les
mers, affronté les flots déchainés, combattu les vents, traversé une mer immense et indomptable,
mais Zachée, percevant I'imp6t, en tire profit. Le berger, vivant dans la sécheresse et la chaleur, la
pluie, la neige et le gel, trouvant refuge sur les sommets des montagnes, se nourrissant de
fromage et de lait, vétu d'une peau de bélier brute — cet homme, un pauvre villageois, en
communion avec les montagnes — est capturé par Zachée, lui donne la dime de ses béliers et, de
ce fait, selon la loi, est dépouillé et tué sans épée. Car celui qui est tué par I'épée et souffre de
blessures sanglantes se retire, insensible au poids de la souffrance, tandis que I'autre, frappé par
une pauvreté involontaire, peine jusqu'a la mort et périt; non pas épuisé d'un coup, mais mourant
peu a peu. En résumé, de méme que les guerriers évitent les forteresses imprenables, les
timoniers les hautes falaises et les combattants les embuscades suspectes, les marchands et les
voyageurs, les bergers et les pasteurs auraient d( éviter Zachée.

Mais cet homme, pris d'une frénésie insensée a amasser de |'argent, bien qu'il désirat voir
Jésus, ne le pouvait, car sa petite taille et le poids de son injustice I'en empéchaient. Aussi,
voulant compenser sa petite taille par I'ingéniosité, il se précipita, grimpa a un figuier et se cacha
sous le feuillage, croyant voir sans étre vu et pensant avoir échappé a I'Omniscient. De méme, la
femme atteinte d'hémorragie se tenait en retrait, pensant pouvoir subtiliser a Jésus, qui semblait
ne rien remarquer. Mais elle, tout pres, toucha le bord du vétement de Jésus, tandis que cet
homme, au loin, s'empara du Christ par la foi. Il grimpa a I'arbre pour guérir la perversité d'Adam :
le premier fut égaré par I'arbre lorsqu'il se détourna de Dieu, tandis que le second, désirant voir
Dieu, est sauvé par l'arbre. Car, ayant entendu dire qu'll accomplit de nombreux et merveilleux
miracles, qu'll guérit non seulement les corps mais aussi les ames, libere les ames du péché et
délivre les corps de la souffrance, il désira voir Celui qui pardonne a tous et se demandait : «Qui
est donc ce Jésus qui purifie les Iépreux, guérit les aveugles, pardonne les péchés de ceux qui le
lui demandent ? Quel est son aspect ? Sait-Il tout ? Scrute-t-1l les pensées des absents ? Ou ne
découvre-t-ll que celles de ceux qui sont pres de Lui ? Sonde-t-Il, comme Dieu, les intentions du
cceur de chacun ? Mais comment puis-je le savoir ? Qui me I'apprendra ? Qui ? L'expérience est
le maitre de tout. Je grimperai a un arbre et me cacherai sous sa cime. Je me cacherai et verrai si
je peux étre sauvé. S'll connait les mouvements de mon ame, je suis convaincu qu'll a effacé le
péché de mon ame. Ainsi, je sais une chose pour moi-méme : |l connait le secret de mes

4



Saint Amphilochius d'Iconium

pensées. S'll, entouré d'une foule, venait a me voir...» Si, me voyant caché, il ne se contentait pas
de me voir mais révélait aussi la passion de mon ame, je préférerais tout rejeter et ne rechercher
qu'une seule chose. Je veux imiter Matthieu, car lui aussi, comme moi, était publicain. Matthieu,
cependant, ne s'est pas approché de lui de son plein gré, mais a obéi apres avoir été appelé. Des
qu'il I'a vu et I'a considéré comme I'un des voyageurs, il a, par habitude, étendu les mains et
ouvert sa bourse sans fond, se précipitant vers le butin. Désirant percevoir I'impot aupres du
Christ, il a été imposé par lui, non pas extérieurement, mais en s'offrant entierement lui-méme.
Car des qu'il a entendu : «Suivez-moi», il s'est approché de |'appel avec un zele ardent, se
précipitant vers celui qui attire. Ainsi, s'il appelle les publicains, et non seulement les appelle mais
les justifie aussi, la multitude des maux commis auparavant ne m'empéchera pas d'agir. Car si
Elisée, en jetant du sel dans une source nourriciére, a rendu féconde sa stérilité, alors, en tout
cas, lui-méme, en assaisonnant mon ame de grace comme avec «Le sel, il restaurera les
richesses de la vertu.» Et tandis qu’il réfléchissait a cela, Jésus vint a cet endroit, le regarda... et
lui dit : «Zachée, hate-toi de pleurer» (cf. Luc 19,5). Il monta a I'arbre comme un publicain, et en
descendit comme un homme qui aime Dieu. Il descendit de I'arbre sur la terre pour mieux monter
au ciel par la croix. Il monta a 'arbre, se cachant des hommes, et monta sur la croix, devenant
agréable aux anges. «Je me hatai de pleurer : car il faut qu’aujourd’hui je demeure chez toi» (Luc
19,5). O miséricorde ineffable ! O amour indicible pour ’hnumanité !... Car la ou le Christ est I'h6te,
tout change pour le mieux. Zachée, retenant ses larmes, dit : «ll faut qu’aujourd’hui je demeure
chez toi.» Que dire ? La maison du publicain est devenue le paradis. Car ce qui est arrivé au
voleur, je le vois aussi en Zachée. Il dit au voleur : «Aujourd’hui, tu seras avec moi au paradis»
(Luc 23,43), et, le prenant de I'arbre, il le conduisit au paradis. Il dit a Zachée : «Aujourd’hui, je
logerai chez toi», et, le prenant avec lui, il franchit le seuil du paradis, faisant de sa maison un
paradis. Puis il descendit aussit6t de cheval et courut... le fils d’Abraham. .

Mais tous se mirent a murmurer, se disant : «ll est entré chez un pécheur» (Luc 19,7). O
auteurs de condamnation et artisans d'insouciance ! Qui étes-vous, justes ou pécheurs ? N'étes-
vous pas les pires des hommes ? Comment donc Jésus est-il venu habiter parmi vous ?
Comment est-il né, a-t-il été allaité, élevé, ivre et mangé parmi vous ? Pourguoi donc, voyant la
multitude de vos propres blessures, vous renseignez-vous sur les péchés des autres ? Sinon,
pourquoi appelez-vous tantét le Christ pécheur et tantot juste ? Parce que lorsqu'il a guéri
I'aveugle-né, vous |'avez traité de pécheur, disant : <Rendez gloire a Dieu, car nous savons que
cet homme est un pécheur» (Jean 9,24), parce qu'il viole le sabbat. Maintenant, lorsqu'il est allé
sous le toit d'un publicain, vous le censurez ouvertement comme un juste et comme quelqu'un
pour qui il n'est pas convenable de manger avec des pécheurs. Nous vous avons chanté, et vous
n'avez pas dansé; Nous avons pleuré, et vous n'avez pas pleuré (Mt 11,17). Car méme s'il guérit
un aveugle, vous le traitez de pécheur. Méme s'il mange avec des pécheurs, vous le censurez, le
jugeant indigne de manger avec eux. Et alors ? Ne devrait-il pas guérir un aveugle le jour du
sabbat, pour ne pas étre considéré comme un pécheur ? Ne devrait-il pas manger avec les
publicains, pour paraitre juste ? Et vous I'accusez d'aller chez un pécheur ? Et ou trouvera-t-on la
lumiere, sinon dans les ténébres ? La lumiére brille dans les ténebres, et les ténébres ne I'ont pas
comprise (Jn 1,5). Ou doit aller le médecin ? Ne doit-il pas se hater vers les malades ? Ce ne sont
pas les bien-portants qui consultent un médecin, mais les malades (Matthieu 9:12). Ou doit
apparaitre I'Agneau de Dieu ? N'est-ce pas aux publicains et aux pécheurs, afin de les conduire,
en prenant leur fardeau ? En vain vous vous plaignez, car ce qui a été dit s'accomplit en vous :
que des publicains et des adulteres vous forgent le royaume de Dieu (Mt 21,31). Les pharisiens...
Alors Zachée, se levant, dit au Seigneur : «Voici, Seigneur, je donne la moitié de mes biens aux
pauvres; et si j'ai fait du tort a quelqu'un, je lui rendrai le quadruple» (Luc 19,8). Car, t'ayant recu
dans ma maison, toi qui intercedes pour les pauvres, je ne peux plus les offenser. Je ne crains
plus la collecte d'argent, [ayant trouvé la richesse dans ta pauvreté]. [Je ne veux plus percevoir
d'impots aupres des voyageurs étrangers a la porte, condamnant Dieu sous forme humaine... J'ai
recu le pardon de mes fautes passées.] Je désire... étre riche, demeurer constamment pauvre.
Les renards ont des blessures, et les oiseaux du ciel ont des nids, mais vous n'avez pas ou
reposer vos tétes (Matthieu 8:20). Que les cours et les vestibules, la splendeur des édifices, les
maisons étincelantes disparaissent. Car, en lieu et place de tout cela, je recherche les richesses
inépuisables de ta pauvreté.

Mais puisque, malgré tout cela, nous sommes incapables d'exprimer les richesses de
I'ame de Zachée, élevons une parole vers le Pére, riche en vertus, car I'hospitalité est une vertu
qui I'accompagne : les vertus de I'hospitalité signifient sa louange, notre confirmation, le
couronnement de I'Eglise et I'honneur du Christ, a qui soient gloire et puissance pour les siecles
des siécles. Amen.

/
o

5 il
W‘



