
Saint Amphilochius d'Iconium

Sermon sur les nouveaux convertis, ou  

sur la Résurrection du Seigneur Jésus Christ 
	 

	 Lorsque le printemps remplace la grisaille de l'hiver, les oiseaux qui sillonnent le ciel 
proclament la douceur de cette saison par leurs chants mélodieux. Les hirondelles, au doux 
chant, glissent avec agilité au-dessus des têtes comme au-dessus d'une fleur, et leurs cris 
résonnent à nos oreilles. À cette époque, l'air est pur et sans vent, et les visages rayonnent de 
sérénité, tels une mer calme. Car le chant des oiseaux enchante l'oreille, l'air pur ravit le regard, 
l'éclat des fleurs multicolores enchante la vue, et le parfum mêlé des herbes embaume l'odorat. Et 
cette joie, mes bien-aimés, nous est offerte par le printemps terrestre et éphémère, tandis que le 
printemps divin et éternel – notre Christ, qui a empli la prairie de l'Église de fleurs spirituelles – 
violettes, roses et lys – illumine notre regard de foi et emplit nos cœurs de parfums divins. Car qui, 
parmi les fidèles, ne se réjouit pas aujourd'hui ? Et qui ne se réjouit pas aujourd'hui en voyant les 
nouveaux éclairés, resplendissants comme des lys, étincelants de la beauté de leurs voiles, et 
portant en leur cœur l'éclat doré de la foi ? Ici, mes bien-aimés, si vous fixez intensément le 
regard de votre cœur, vous découvrirez que les cœurs des fidèles, tels des violettes pourpres, 
sont teints du sang de Jésus, car la rose aux pétales flamboyants a fleuri incorruptiblement pour 
Dieu de la Vierge Marie. Dans quelle prairie trouverez-vous un parfum comparable à la joie 
parfumée de notre prairie ? En humant le nouveau éclairé, vous trouverez en lui le parfum 
immortel de l'Esprit, c'est-à-dire le parfum de l'onction céleste. Ainsi les palmiers des pères, 
couronnés de palmes de la victoire, portaient les doux fruits de l'amour; ainsi les oiseaux 
mélodieux des psalmistes chantaient d'une seule voix à Dieu les psaumes; ainsi la virginité plaît à 
Dieu, exhalant le pur parfum de la prière, comme la résine de l'arbre odorant. Ainsi l'humilité se 
réjouit, offrant à Dieu le rameau joyeux de la pureté, comme Abraham offrit Isaac; ainsi les troncs 
des oliviers, portant des branches fertiles de bonté pour les pauvres, réjouissent le Seigneur et 
nourrissent les nécessiteux. Que la virginité chante : «Que ma prière monte vers toi comme 
l'encens, ô Éternel !» (Ps 140,2). Que la miséricorde dise : «Mais moi, je suis comme un olivier, 
fécond dans la maison de Dieu !» (Ps 51,10). Le juste fleurira comme un palmier; il se multipliera 
comme un cèdre du Liban (Ps 91,13).

	 Maintenant, la rigueur de l'hiver du diable a été chassée et la joie de la prairie céleste brille 
à nouveau; maintenant, la douleur des morts s'est dissipée, car la lumière de la résurrection est 
venue. Chantons tous ensemble un cantique nouveau, car un chant nouveau et béni sied à une 
vie nouvelle. Chantons un cantique nouveau, car voici, Adam est renouvelé, car la transgression 
ancienne est effacée, voici, toutes choses sont devenues nouvelles (II Cor 5,17). Chantons un 
cantique nouveau, car voici, Adam est renouvelé et Ève est montée au ciel, car le diable a été jeté 
dans le feu. Reprenons le chant de Miriam, la sœur de Moïse, car il nous convient aussi bien 
aujourd'hui qu'il leur convenait alors. Que le chœur de ces saints se joigne à nous et proclame ce 
qu'ils chantaient à la mer Rouge : «Chantez pour le Seigneur, car il est glorieusement glorifié» (Ex 
15,1). Mais qu'a-t-il fait ? Le cheval et son cavalier, il les jeta à la mer (Ex 1,1). Le cheval – le 
péché de l’amour passionné pour les femmes – et le cavalier – le démon assis près du péché –, il 
les immergea dans les fonts baptismaux. Car il jeta à la mer les chars de Pharaon et son armée 
(Ex 15,4), c’est-à-dire le diable et sa horde démoniaque ténébreuse et maudite, il les noya dans 
les fonts baptismaux. Je ne crains plus d’entendre : «Car tu es poussière, et tu retourneras à la 
poussière» (Gen 3,19), car par le baptême, il s’est dépouillé de la terre et a revêtu le ciel. Et 
j’entends : «Tu es le ciel, et tu retourneras au ciel», car vous tous qui avez été baptisés en Christ, 
vous avez revêtu Christ (Gal 3,27). Et comme vous êtes terrestres, vous l’êtes aussi; et comme 
sont célestes, tels sont aussi ceux qui sont au ciel (I Cor 13,48). Nous devons nous élever 
jusqu'aux nuages et être élevés jusqu'aux cieux. J'ai une citation à vous donner. Écoutons ce que 
dit Paul : «Nous serons enlevés sur les nuages, à la rencontre du Seigneur dans les airs, et ainsi 
nous serons toujours avec le Seigneur» (I Th 4,17). C'est pourquoi, comme nous venons de 
l'entendre, le psalmiste nous exhorte : «Voici le jour que le Seigneur a fait; qu'il soit pour nous un 
sujet de joie et d'allégresse  !» (Ps 118,24), réjouissons-nous, sans nous laisser obscurcir par 
l'ivrognerie et les excès de table, car ce ne serait pas la joie, mais la folie et l'obscurcissement du 
cœur. Réjouissons-nous, dans l'allégresse spirituelle, réjouissons-nous, dans l'amour, dans 
l'espérance. Et s'il nous faut penser à une autre joie du cœur, recevons le pain céleste avec des 
mains pures et partageons-le avec notre âme, car il est la nourriture de la vie éternelle. Par 
«recevoir avec des mains pures», je n'entends pas des mains lavées à l'eau ordinaire, mais des 

1



Saint Amphilochius d'Iconium

mains rayonnantes de bonnes actions. Absorbons la boisson divine et céleste avec les pétales de 
nos lèvres, non tachées de pourpre, mais imprégnées du sang de Jésus Christ.

	 Ô jour vraiment grand et bon, où l'agneau est immolé, où le monde est racheté et où notre 
Berger vit, car il dit : «Je suis le bon Berger» (Jean 10, 11). Ô nouveau mystère et miracle 
extraordinaire ! La croix est dressée et le Christ est crucifié. Ce qui était vu était une mort injuste, 
et ce qui est arrivé était une chambre sacrée. Ce qui était vu était la croix, et ce qui est arrivé était 
une chambre nuptiale. Hier, la chambre nuptiale était préparée, et aujourd'hui une nation naît. Ô 
mort du Christ, qui a vaincu la mort et, dans la mort la plus amère, a exhalé la douce vie ! Ô 
mystère d'Abraham, accompli en Christ ! Isaac, enchaîné, est placé sur l'autel, et à sa place 
l'agneau est immolé.

	 Le Fils de Dieu est élevé sur la croix et crucifié pour nous, et bien que la chair souffre, la 
Divinité demeure impassible. La voile de la croix est hissée sur le navire du monde, et le monde 
reste intact. Grâce à cette voile, le marin ne connaît pas le naufrage, comme la mort, mais navigue 
vers le ciel. Ève ne craint plus la condamnation d'Adam, car son péché est purifié en Marie; Adam 
ne craint plus le serpent, car le Christ a écrasé la tête du dragon  : «Tu as écrasé les têtes des 
serpents dans l'eau» (Ps 74,13), c'est-à-dire par le baptême. Je ne m'afflige plus, je ne pleure plus 
en disant : «Je suis retourné à ma passion, quand une épine m'est venue» (Ps 32,4). Car le Christ, 
venu arracher l'épine de nos transgressions, l'a placée sur sa propre tête. Ma douleur ancestrale 
est anéantie, la malédiction ancestrale qui proclamait : «Elle te produira des épines et des 
chardons» (Gen 3,18) est détruite, car les épines se sont desséchées, les chardons ont été 
arrachés, et une couronne habilement tissée a été posée sur ma tête. Qui, parmi les Juifs et les 
Grecs, croira que l'arbre a été planté et que la vie a fleuri ? Et chaque jour, les fidèles cueillent son 
fruit, et il demeure inépuisable; et chaque tribu et chaque nation des fidèles monte à cet arbre, 
marchant avec leurs âmes, et remplit leurs esprits de fruits immortels; et l'arbre porte tout, et 
nourrit tout, et scelle, et enrichit, et ensuite les envoie au ciel.

	 Car quels titres le Christ n'a-t-il pas pris pour nous ? Nous ne sommes pas capables, mes 
bien-aimés, d'énumérer ses noms, mais j'oserai dire : porte, chemin, brebis, berger, ver, pierre, 
perle, fleur, ange, homme, Dieu, lumière, source, soleil de justice. Le Christ, qui est multiforme, 
demeure un; le Fils, qui est multiforme, est un, immuable et inaltérable, car la Divinité est 
immuable. Pourtant, Il attribue à chaque action son propre nom, la reliant à chaque acte selon sa 
nature. Aussi, bien-aimés, essayons-nous de nommer chaque action selon son nom.

	 Il est appelé le chemin parce qu'Il dit : «Je suis le chemin et la vérité» (Jn 14,6), car Il est le 
commencement de toute vertu et de l'ascension vers le ciel.

	 Il est aussi appelé la porte parce qu'Il dit : «Je suis la porte des brebis» (Jn 10,7), car par 
Lui, comme par une porte, nous entrons dans le Royaume des Cieux. Il a été appelé pêcheur 
parce qu'il a détruit la puanteur de l'idolâtrie humaine, ramené nos âmes à la foi de la piété et uni 
les fragments épars de la pensée à la vérité. Il fut appelé brebis car, comme une brebis, il fut 
mené à l'abattoir, et, tel un agneau devant ceux qui le tondent, il resta silencieux (Is 53,7). Il était 
une brebis à cause de l'abattoir, et parce que nous recevons son Corps saint et sommes 
éternellement préservés par le sceau de son Sang saint.

	 Il était un berger car il dit  : «Je suis le bon berger» (Jn 10,11), car il ramène la brebis 
perdue et terrasse le lion, notre ennemi, par le bois de la croix.

	 Il était une perle, car Il est né sans semence humaine, telle une perle dans sa coquille, 
entre les deux enveloppes d'un corps et d'une âme virginale; ou encore, car Il est l'ornement de 
l'âme; ou encore, en raison de son rayonnement et de sa pureté, et de son éclat divin 
resplendissant et omniprésent.

	 Il est lumière, car Il était la vraie lumière qui éclaire tout homme venant au monde (Jn 1,9), 
puisqu'Il a chassé de nos esprits l'erreur des ténèbres ancestrales et ouvert les yeux de 
l'intelligence qui nous gouverne, afin que nous puissions voir véritablement que ceux que nous 
adorions autrefois n'étaient pas des dieux, mais des œuvres de mains humaines, de bois et de 
pierre (Is 37,19).

	 Il était la pierre angulaire, car par la foi, Il a érigé deux peuples comme deux murs. Il les 
domine, les unissant en une seule union salvatrice. Il était le Soleil de Justice car Il est lumière et 
chaleur – nul ne peut se soustraire à sa chaleur (Ps 19,7), et en raison des douze rayons de 
lumière des Apôtres.

	 Il était une graine de moutarde car Il s'est abaissé jusqu'à notre condition, jusqu'au 
commencement même de la foi, et si, après avoir été profondément dispersé, caché dans les 
sillons de nos âmes, Il a inspiré la piété et la raison, s'élevant jusqu'aux hauteurs du ciel.

	 Il était un ver, car Il dit : «Mais moi, je suis un ver, et non un homme» (Ps 22,7), car, ayant 
dissimulé la Divinité rayonnante comme un hameçon dans notre corps, comme un ver, et l'ayant 

2



Saint Amphilochius d'Iconium

descendue dans les profondeurs de la vie, et tel un bon pêcheur, l'ayant remontée, Il a accompli 
la parole : «Peut-on tirer un serpent avec un hameçon ?» (Job 40,25). Il était un homme, puisqu'il 
a porté un corps formé non par le plaisir ni par le sommeil, mais par la Vierge et le saint Esprit.

	 Mais maintenant, mes bien-aimés, après avoir chacun reçu le doux enseignement des 
Pères, scellons par le Saint-Esprit le recueil de nos paroles, afin qu'elles, puisant leur source dans 
la douce sagesse de notre Seigneur Jésus-Christ, emplissent nos cœurs et que chacun de nous 
porte d'abondants fruits de piété, et qu'il reçoive trente, soixante, voire cent couronnes d'anges, 
en Jésus Christ notre Seigneur, à qui soient au Père gloire, honneur et puissance, avec le saint 
Esprit qui donne la vie, maintenant et pour les siècles des siècles. Amen.


	 Rien ne dispose autant l'âme à la joie que la crainte de Dieu, le détour du mal, le désir de 
se repentir et une disposition pénitentielle. C'est pourquoi David bénit ceux qui avaient reçu le 
pardon de leurs péchés, témoignant ainsi de l'amour du Christ pour l'humanité et préparant les 
pécheurs à la repentance… Heureux ceux dont les iniquités sont pardonnées, et dont les péchés 
sont couverts (Ps 32,1). Que tout… ou fornicateur… publicain s'efforce donc de puiser aux 
sources inépuisables du salut en Christ. Il est impossible, sans repentance, d'être délivré du mal, 
ni d'être béni, même en citant les prophètes, les apôtres et les évangélistes. Car tous puisaient à 
la même source. Parmi les prophètes figure David lui-même qui, après son adultère, demeura 
prophète jusqu'à ce jour, grâce à la miséricorde de Celui qui s'est soumis. Parmi les apôtres se 
trouvent Pierre et Paul. Le premier, après son reniement, détient les clés du Royaume, tandis que 
le second, après la persécution, est devenu l'apôtre des païens, troquant son zèle juif contre une 
ferveur évangélique. Parmi les évangélistes se trouve Matthieu, et je sais non seulement que lui, 
mais aussi deux autres qui ont été sauvés des collecteurs d'impôts. L'un d'eux, pour s'être frappé 
la poitrine – siège du mal – en priant, pour n'avoir pas osé lever les mains vers le Lieu Saint, pour 
avoir baissé les yeux, a été non seulement justifié, mais même glorifié plus que le pharisien. Quant 
à Zachée, étant monté sur l'arbre où il se tenait, il regardait constamment autour de lui pour voir si 
des marchands passaient sans être vus, échappant ainsi à l'impôt; et il guettait aussi le marchand 
du ciel et de la terre, celui qui apporte l'inéluctable trésor du Royaume des Cieux, de ne pas le 
voir passer. Mais afin de ne pas trop embrouiller les récits concernant les publicains, parlons 
aujourd'hui, si vous le voulez bien, de Zachée seul, en le prenant pour sujet de notre discussion. 
Jésus, dit l'apôtre Luc, entra dans Jéricho, et voici qu'il rencontra un homme nommé Zachée; et il 
devint vieux publicain (Luc 19,1-2). Mais l'évangéliste ne mentionne pas Jéricho sans raison; il le 
mentionne parce que c'est là que le publicain accueillit Dieu. C'était un événement extraordinaire. 
Il mentionne sa ville natale afin que, nous souvenant de Rahab la prostituée, nous puissions nous 
émerveiller de ce changement étonnant dans le caractère de Zachée. Ainsi, il mentionne Jéricho 
afin que, en nous imaginant Rahab la prostituée, nous puissions relier l'image du salut des deux. 
Car de même que Rahab la prostituée, ayant reçu l'espion Jésus Navin, le cacha, de même 
Zachée le publicain, ayant reçu chez lui le vrai Jésus, qui comprend nos pensées, le nourrit. Le 
premier a reçu Jésus Navin, qui a conduit le peuple vers la terre promise; celui-ci a reçu le vrai 
Jésus, qui conduit au royaume des cieux… Le second a reçu Jésus qui… celui-ci a reçu le vrai 
Jésus, qui a détruit le temple juif, car l’apôtre Matthieu dit : «Il ne restera pas ici pierre sur pierre 
qui ne soit détruite» (Mt 24,2). Le premier a reçu Jésus, qui a conduit le peuple au-delà du 
Jourdain vers un pays où coulent le lait et le miel; celui-ci a reçu le vrai Jésus, qui, par le baptême, 
a conduit les fidèles à ce que l’œil n’a point vu, ce que l’oreille n’a point entendu, ce qui n’est 
point monté au cœur de l’homme (I Cor 2,9). Celui-ci a reçu Jésus qui a fait pousser une grappe 
de raisin de terre sur un arbre; celui-ci a reçu le vrai Jésus, qui a conduit le voleur au paradis…

	 La source de Jéricho était jadis la source de la stérilité, car son eau était immonde. Elle 
avait un large cours d'eau, qui coulait silencieusement comme de l'huile, mais la contemplation 
de l'eau n'apaisait pas la soif de ceux qui la regardaient, car boire de cette eau était dangereux 
pour ceux qui avaient soif, car elle était empoisonnée. La beauté de la source attirait les passants, 
mais la crainte du danger réprimait leur désir. Aussi, puisque l'eau coulait inutilement, ceux qui 
vivaient à proximité se lamentaient souvent lorsqu'ils s'arrêtaient, car la soif les prenait non pas 
par manque d'eau, mais parce qu'ils constataient son inutilité. Incapables d'étancher leur soif 
intense, ils se lamentaient, disant à la source : «Ô source, pourquoi coules-tu inutilement ? Il 
vaudrait mieux que tu sois invisible, ou que, traversant montagnes et déserts de sable, peu de 
témoins du mal soient présents.» Mais pourquoi son eau était-elle imbuvable ? Car elle tuait ceux 
qui en buvaient : un homme qui en buvait ne pouvait procréer, une femme ne pouvait enfanter, car 
elle perdait le don de la maternité. De plus, si la terre absorbait cette eau, elle ne pouvait plus 
porter de fruits comme à l'ordinaire, et les palmiers, qui se délectaient de son ombre, perdaient 

3



Saint Amphilochius d'Iconium

leur feuillage; bref, tout devenait désert au contact de cette eau malgré lui. Une telle source 
entourait Jéricho dans les temps anciens, jusqu'à ce que le prophète Élisée, venant y jeter du sel, 
redonne vie à ses eaux. Car ainsi parle le Seigneur : «J'ai guéri ces eaux» (II R 2,21). Ainsi parle 
Celui qui parle toujours et accomplit sa parole : «Il n'y aura parmi vous ni sans enfant, ni stérile» 
(Dt 7,14). Il parla, et l'eau changea, les mères enfantèrent, la terre produisit du fruit, les vignes 
germèrent et les oliviers donnèrent leurs fruits. Et les habitants des environs se réconcilièrent avec 
leur source familière; s'ils lui avaient été hostiles, ils en eurent désormais besoin et devinrent de 
bons voisins.

	 Mais que signifie pour nous l'énigme de cette source ? La source, qui jaillit 
généreusement, elle qui jadis ne faisait jaillir qu'un flot stérile et inutile, conserve aujourd'hui la 
parole de l'Église. Car avant le Christ, elle était si perverse que l'homme, en s'abreuvant à cette 
source, perdait toute humanité et, pris dans un enchevêtrement d'illusions, abandonnait sa raison; 
la femme ne devenait pas la mère des vertus, ne portait pas les germes de l'humilité et ne laissait 
pas couler le lait pur de la piété. Et bien qu'il fût dans un tel état, le Seigneur, étant venu, le 
ramena aussitôt à la raison et le rendit apte à boire en y jetant les apôtres comme du sel. Quant 
aux apôtres, qu’ils soient le sel de la terre, écoutez le Christ lui-même qui leur dit : «Vous êtes le 
sel de la terre» (Mt 5,13). Et quant aux femmes stériles et sans enfants qui deviendront fécondes 
en recevant le sel apostolique, le prophète déclare : «Réjouis-toi, stérile et enfant ! Éclate de joie 
et crie de joie, toi qui n’as pas enfanté ! Car la femme délaissée a plus d’enfants que celle qui a un 
mari» (Is 34,1).

	 Jésus vint à Jéricho, la Source de Vie pour ceux qui s'y abreuvent, la Miséricorde infinie 
pour une ville riche en arbres et en sources. Et voici, il y eut un homme du nom de Zachée, un 
publicain d'un certain âge. Il était doublement mauvais, car il se livrait à un commerce injuste et 
dirigeait ceux qui le pratiquaient. Autrement dit, non seulement il péchait lui-même, mais il portait 
aussi le fardeau de la méchanceté d'autrui. Car il faisait obstacle au voyageur par l'injustice, 
plaçant des obstacles sur sa route. Certes, il ne tendait pas d'embuscades aux voyageurs, 
comme le font les brigands, ni ne les accueillait, poussé par l'amour de l'hospitalité. Mais, ayant 
pour principe de condamner l'injustice, il percevait des impôts sur le travail d'autrui, imitant ainsi 
la gourmandise sans scrupules des faux-bourdons. Car, de même que les faux-bourdons profitent 
du dur labeur des abeilles sans travailler avec elles, ainsi les collecteurs d'impôts volent le travail 
des voyageurs, passant leur temps à ne rien faire, assis aux carrefours. Un homme a sillonné les 
mers, affronté les flots déchaînés, combattu les vents, traversé une mer immense et indomptable, 
mais Zachée, percevant l'impôt, en tire profit. Le berger, vivant dans la sécheresse et la chaleur, la 
pluie, la neige et le gel, trouvant refuge sur les sommets des montagnes, se nourrissant de 
fromage et de lait, vêtu d'une peau de bélier brute – cet homme, un pauvre villageois, en 
communion avec les montagnes – est capturé par Zachée, lui donne la dîme de ses béliers et, de 
ce fait, selon la loi, est dépouillé et tué sans épée. Car celui qui est tué par l'épée et souffre de 
blessures sanglantes se retire, insensible au poids de la souffrance, tandis que l'autre, frappé par 
une pauvreté involontaire, peine jusqu'à la mort et périt; non pas épuisé d'un coup, mais mourant 
peu à peu. En résumé, de même que les guerriers évitent les forteresses imprenables, les 
timoniers les hautes falaises et les combattants les embuscades suspectes, les marchands et les 
voyageurs, les bergers et les pasteurs auraient dû éviter Zachée.

	 Mais cet homme, pris d'une frénésie insensée à amasser de l'argent, bien qu'il désirât voir 
Jésus, ne le pouvait, car sa petite taille et le poids de son injustice l'en empêchaient. Aussi, 
voulant compenser sa petite taille par l'ingéniosité, il se précipita, grimpa à un figuier et se cacha 
sous le feuillage, croyant voir sans être vu et pensant avoir échappé à l'Omniscient. De même, la 
femme atteinte d'hémorragie se tenait en retrait, pensant pouvoir subtiliser à Jésus, qui semblait 
ne rien remarquer. Mais elle, tout près, toucha le bord du vêtement de Jésus, tandis que cet 
homme, au loin, s'empara du Christ par la foi. Il grimpa à l'arbre pour guérir la perversité d'Adam : 
le premier fut égaré par l'arbre lorsqu'il se détourna de Dieu, tandis que le second, désirant voir 
Dieu, est sauvé par l'arbre. Car, ayant entendu dire qu'Il accomplit de nombreux et merveilleux 
miracles, qu'Il guérit non seulement les corps mais aussi les âmes, libère les âmes du péché et 
délivre les corps de la souffrance, il désira voir Celui qui pardonne à tous et se demandait : «Qui 
est donc ce Jésus qui purifie les lépreux, guérit les aveugles, pardonne les péchés de ceux qui le 
lui demandent ? Quel est son aspect ? Sait-Il tout ? Scrute-t-Il les pensées des absents ? Ou ne 
découvre-t-Il que celles de ceux qui sont près de Lui ? Sonde-t-Il, comme Dieu, les intentions du 
cœur de chacun ? Mais comment puis-je le savoir ? Qui me l'apprendra ? Qui ? L'expérience est 
le maître de tout. Je grimperai à un arbre et me cacherai sous sa cime. Je me cacherai et verrai si 
je peux être sauvé. S'Il connaît les mouvements de mon âme, je suis convaincu qu'Il a effacé le 
péché de mon âme. Ainsi, je sais une chose pour moi-même : Il connaît le secret de mes 

4



Saint Amphilochius d'Iconium

pensées. S'Il, entouré d'une foule, venait à me voir…» Si, me voyant caché, il ne se contentait pas 
de me voir mais révélait aussi la passion de mon âme, je préférerais tout rejeter et ne rechercher 
qu'une seule chose. Je veux imiter Matthieu, car lui aussi, comme moi, était publicain. Matthieu, 
cependant, ne s'est pas approché de lui de son plein gré, mais a obéi après avoir été appelé. Dès 
qu'il l'a vu et l'a considéré comme l'un des voyageurs, il a, par habitude, étendu les mains et 
ouvert sa bourse sans fond, se précipitant vers le butin. Désirant percevoir l'impôt auprès du 
Christ, il a été imposé par lui, non pas extérieurement, mais en s'offrant entièrement lui-même. 
Car dès qu'il a entendu : «Suivez-moi», il s'est approché de l'appel avec un zèle ardent, se 
précipitant vers celui qui attire. Ainsi, s'il appelle les publicains, et non seulement les appelle mais 
les justifie aussi, la multitude des maux commis auparavant ne m'empêchera pas d'agir. Car si 
Élisée, en jetant du sel dans une source nourricière, a rendu féconde sa stérilité, alors, en tout 
cas, lui-même, en assaisonnant mon âme de grâce comme avec «Le sel, il restaurera les 
richesses de la vertu.» Et tandis qu’il réfléchissait à cela, Jésus vint à cet endroit, le regarda… et 
lui dit : «Zachée, hâte-toi de pleurer» (cf. Luc 19,5). Il monta à l’arbre comme un publicain, et en 
descendit comme un homme qui aime Dieu. Il descendit de l’arbre sur la terre pour mieux monter 
au ciel par la croix. Il monta à l’arbre, se cachant des hommes, et monta sur la croix, devenant 
agréable aux anges. «Je me hâtai de pleurer : car il faut qu’aujourd’hui je demeure chez toi» (Luc 
19,5). Ô miséricorde ineffable ! Ô amour indicible pour l’humanité !… Car là où le Christ est l’hôte, 
tout change pour le mieux. Zachée, retenant ses larmes, dit : «Il faut qu’aujourd’hui je demeure 
chez toi.» Que dire ? La maison du publicain est devenue le paradis. Car ce qui est arrivé au 
voleur, je le vois aussi en Zachée. Il dit au voleur  : «Aujourd’hui, tu seras avec moi au paradis» 
(Luc 23,43), et, le prenant de l’arbre, il le conduisit au paradis. Il dit à Zachée  : «Aujourd’hui, je 
logerai chez toi», et, le prenant avec lui, il franchit le seuil du paradis, faisant de sa maison un 
paradis. Puis il descendit aussitôt de cheval et courut… le fils d’Abraham.

	 Mais tous se mirent à murmurer, se disant : «Il est entré chez un pécheur» (Luc 19,7). Ô 
auteurs de condamnation et artisans d'insouciance ! Qui êtes-vous, justes ou pécheurs ? N'êtes-
vous pas les pires des hommes ? Comment donc Jésus est-il venu habiter parmi vous ? 
Comment est-il né, a-t-il été allaité, élevé, ivre et mangé parmi vous ? Pourquoi donc, voyant la 
multitude de vos propres blessures, vous renseignez-vous sur les péchés des autres ? Sinon, 
pourquoi appelez-vous tantôt le Christ pécheur et tantôt juste ? Parce que lorsqu'il a guéri 
l'aveugle-né, vous l'avez traité de pécheur, disant : «Rendez gloire à Dieu, car nous savons que 
cet homme est un pécheur» (Jean 9,24), parce qu'il viole le sabbat. Maintenant, lorsqu'il est allé 
sous le toit d'un publicain, vous le censurez ouvertement comme un juste et comme quelqu'un 
pour qui il n'est pas convenable de manger avec des pécheurs. Nous vous avons chanté, et vous 
n'avez pas dansé; Nous avons pleuré, et vous n'avez pas pleuré (Mt 11,17). Car même s'il guérit 
un aveugle, vous le traitez de pécheur. Même s'il mange avec des pécheurs, vous le censurez, le 
jugeant indigne de manger avec eux. Et alors ? Ne devrait-il pas guérir un aveugle le jour du 
sabbat, pour ne pas être considéré comme un pécheur ? Ne devrait-il pas manger avec les 
publicains, pour paraître juste ? Et vous l'accusez d'aller chez un pécheur ? Et où trouvera-t-on la 
lumière, sinon dans les ténèbres ? La lumière brille dans les ténèbres, et les ténèbres ne l'ont pas 
comprise (Jn 1,5). Où doit aller le médecin ? Ne doit-il pas se hâter vers les malades ? Ce ne sont 
pas les bien-portants qui consultent un médecin, mais les malades (Matthieu 9:12). Où doit 
apparaître l'Agneau de Dieu ? N'est-ce pas aux publicains et aux pécheurs, afin de les conduire, 
en prenant leur fardeau ? En vain vous vous plaignez, car ce qui a été dit s'accomplit en vous  : 
que des publicains et des adultères vous forgent le royaume de Dieu (Mt 21,31). Les pharisiens… 
Alors Zachée, se levant, dit au Seigneur  : «Voici, Seigneur, je donne la moitié de mes biens aux 
pauvres; et si j'ai fait du tort à quelqu'un, je lui rendrai le quadruple» (Luc 19,8). Car, t'ayant reçu 
dans ma maison, toi qui intercèdes pour les pauvres, je ne peux plus les offenser. Je ne crains 
plus la collecte d'argent, [ayant trouvé la richesse dans ta pauvreté]. [Je ne veux plus percevoir 
d'impôts auprès des voyageurs étrangers à la porte, condamnant Dieu sous forme humaine… J'ai 
reçu le pardon de mes fautes passées.] Je désire… être riche, demeurer constamment pauvre. 
Les renards ont des blessures, et les oiseaux du ciel ont des nids, mais vous n'avez pas où 
reposer vos têtes (Matthieu 8:20). Que les cours et les vestibules, la splendeur des édifices, les 
maisons étincelantes disparaissent. Car, en lieu et place de tout cela, je recherche les richesses 
inépuisables de ta pauvreté.

	 Mais puisque, malgré tout cela, nous sommes incapables d'exprimer les richesses de 
l'âme de Zachée, élevons une parole vers le Père, riche en vertus, car l'hospitalité est une vertu 
qui l'accompagne  : les vertus de l'hospitalité signifient sa louange, notre confirmation, le 
couronnement de l'Église et l'honneur du Christ, à qui soient gloire et puissance pour les siècles 
des siècles. Amen.

5


