
Saint Amphilochius d'Iconium

Homélies sur la Rencontre du Seigneur 

L'œuvre de saint Amphilochius est l'un des plus anciens témoignages de l'existence de la fête de 
la Rencontre du Seigneur dans l'Orient orthodoxe.  

Parole 1


«Lorsque furent accomplis les jours de leur purification, conformément à la loi de Moïse, ils 
l’amenèrent à Jérusalem pour le présenter au Seigneur. Il est écrit dans la loi du Seigneur : “Tout 
garçon nouveau-né sera consacré au Seigneur. Ils offriront en sacrifice, selon ce que dit la loi du 
Seigneur, deux tourterelles ou deux jeunes pigeons”»  (Luc 2, 22-24). 

	 Selon la loi de Moïse, les femmes qui avaient enfanté ne pouvaient se présenter à l’église 
pendant quarante jours. Passé ce délai, elles devaient se rendre au Temple pour recevoir la prière 
de purification du prêtre. La Très Pure Mère de Dieu, la Vierge Marie, est également soumise à 
cette loi, non pas parce qu’elle, qui a porté la Source immaculée de pureté et de sainteté, avait 
besoin de purification, mais pour accomplir la loi de Dieu et donner un exemple parfait de piété et 
d’humble obéissance à la volonté divine. Ainsi, à l'instar des autres femmes d'Israël, elle conduit, 
avec le saint fiancé Joseph, l'Enfant éternel Jésus au Temple de Jérusalem pour le présenter au 
Seigneur. Car, selon la loi de Dieu, tout premier-né mâle était consacré à Dieu comme lui 
appartenant exclusivement. Les parents étaient tenus de faire l'expiation pour lui en donnant une 
petite somme d'argent à l'Église et, de plus, en signe de gratitude envers Dieu, d'offrir un 
sacrifice : un agneau pour les riches et deux tourterelles ou deux jeunes pigeons pour les pauvres. 
La signification de cette loi est capitale. La maternité est un don de Dieu : à qui appartiennent les 
prémices, sinon à Dieu, qui les a données ? De plus, la loi du rachat du premier-né rappelait aux 
Israélites leur exode miraculeux d'Égypte, lorsque l'Ange du Seigneur frappa tous les premiers-
nés d'Égypte mais épargna les Israélites (Exo 13,2). Pour accomplir cette loi, la Très Sainte Mère 
de Dieu et Vierge consacre son Fils Premier-né à Dieu. Elle rachète le Rédempteur de l'humanité ; 
dans la pauvreté, elle sacrifie deux jeunes colombes pour Celui que le Père céleste a offert en 
sacrifice pour le salut des hommes. C'est dans une telle humilité que notre Seigneur et Sauveur 
vient à Jérusalem pour la première fois… Et qui l'accueille ? Seuls le pieux vieillard Siméon et la 
veuve Anne, âgée de quatre-vingt-quatre ans, qui fréquentaient assidûment l'église dans le jeûne 
et la prière.

	 «Or, il y avait à Jérusalem un homme du nom de Siméon. C'était un homme juste et pieux, 
qui attendait la consolation d'Israël; et l'Esprit de Dieu était sur lui. Il lui avait été révélé par le 
Saint-Esprit qu'il ne verrait pas la mort avant d'avoir vu le Christ du Seigneur. Aussi monta-t-il au 
temple, poussé par l'Esprit» (Luc 2,25-27).

	 Tous les patriarches pieux et les saints hommes de l'Église de l'Ancien Testament 
attendaient avec une sainte impatience la venue du Sauveur promis d'Israël et désiraient par-
dessus tout le voir. De même, le juste Siméon pria le Seigneur de vivre assez longtemps pour voir 
cette heure tant espérée – et pour sa piété, le Saint-Esprit promit d'exaucer son désir : voir Jésus 
Christ avant sa mort. Ainsi, inspiré par le saint Esprit, le juste vieillard se rendit à l'église au 
moment même où la Vierge Marie et Joseph y amenèrent Jésus. Il y rencontra le Rédempteur du 
monde, raison pour laquelle la fête instituée par l'Église en commémoration est appelée la 
Présentation du Seigneur.

	 «Lorsque les parents amenèrent l'enfant Jésus pour accomplir pour lui ce que prescrivait 
la loi, il le prit dans ses bras et bénit Dieu» (Luc 2, 27-28).

	 Ce même saint Esprit, qui avait conduit le juste Siméon à l'église pour rencontrer Jésus 
Christ, lui montra cet Enfant éternel, que la Vierge Marie tenait dans ses bras. Avec quelle joie 
indicible le saint vieillard le contempla et le reçut dans ses bras ! Avec une gratitude infinie envers 
Dieu, qui l'avait jugé digne de ce bonheur incomparable, il chanta un cantique de joie, bénissant 
Dieu : «Maintenant, Maître, tu laisses ton serviteur s'en aller en paix, selon ta parole ; car mes 
yeux ont vu ton salut, que tu as préparé devant tous les peuples : lumière pour éclairer les 
nations, gloire de ton peuple Israël» (Luc 2,29-32). Ayant vu le Sauveur, qu'il désirait tant voir, saint 
Siméon ne désirait plus vivre : tous ses désirs étaient comblés. Dans la paix spirituelle, avec la 
certitude d'atteindre une éternité bienheureuse par la foi dans le Sauveur à venir, il acheva 
joyeusement sa vie terrestre. Ses yeux avaient contemplé le Sauveur de tous les peuples, 
l'Illuminateur non seulement des Juifs mais aussi des païens, le Roi d'Israël, qui glorifia son 

1



Saint Amphilochius d'Iconium

peuple élu par sa naissance parmi eux : que pouvait-il désirer de plus ? C’est dans une telle paix, 
une telle espérance et une telle joie que les âmes des justes sont libérées des chaînes de la chair !

	 Qui parmi nous, frères et sœurs, ne désirerait pas une fin si bienheureuse ? Mais une fin 
bienheureuse est le fruit d’une vie juste, vertueuse et pieuse. Pour l’atteindre, il faut, à l’exemple 
du juste Siméon, désirer avant tout contempler son Sauveur, non pas avec les yeux physiques, 
mais avec les yeux spirituels du cœur. Lorsque nous le verrons, alors nous aussi, sur notre lit de 
mort, connaîtrons la paix et la joie, et passerons de la mort à la vie (Jn 5,24). Sa parole est fidèle : 
«Celui qui a mes commandements et qui les garde, c’est celui qui m’aime; et celui qui m’aime… 
je l’aimerai et je me révélerai à lui» (Jn 14,21).

	 Mais tournons-nous vers les paroles de l'Évangéliste : «Joseph et sa mère furent frappés 
de ce qui se disait de lui» (Luc 2, 33). Joseph et la Mère de Dieu s'émerveillèrent des paroles de 
Siméon concernant l'Enfant éternel, non par ignorance du fait qu'il était le Sauveur du monde, 
mais par humilité et par un profond respect pour Dieu, qui jugea la Vierge Marie digne d'être la 
Mère d'un tel Fils, et Joseph son protecteur. Siméon les bénit et dit à Marie, sa mère : «Voici, cet 
enfant est destiné à la chute et au relèvement de beaucoup en Israël, et à être un signe qui 
provoquera la contradiction; même une épée te transpercera l'âme, afin que les pensées de 
beaucoup de cœurs soient révélées» (Luc 2,34-35). Qu'en dis-tu, juste vieillard ? Celui qui est 
venu est-il venu ramener la nature humaine déchue à sa chute ? Mais les paroles de Siméon sont 
vraies, car elles sont les paroles du saint Esprit. Jésus Christ est venu relever tous les déchus et 
sauver tous les perdus, mais il ne nous sauve pas sans nous. Il est venu éclairer tous les hommes 
et sa lumière brille sur tous, mais seulement sur ceux qui sont éclairés, ceux qui, dans l'humilité, 
reconnaissant la faiblesse et l'erreur de leur esprit, croient en ses paroles lumineuses et 
salvatrices. Il est venu délivrer et sauver tous les hommes du péché, mais seuls ceux qui, le cœur 
contrit, se repentent, confessent leurs péchés et implorent avec foi le pardon de sa miséricorde 
sont délivrés du joug du péché. Il est venu relever tous les déchus, accorder à tous la grâce de 
devenir vertueux, pieux et saints, mais seuls ceux qui, reconnaissant leur faiblesse, lui demandent 
avec persévérance la force spirituelle, accomplissant fidèlement ses commandements vivifiants, 
reçoivent ces dons. Jésus Christ est destiné à relever ceux qui, dans l'humilité et le cœur contrit, 
se repentent des ténèbres à la lumière, de l'incrédulité à la foi, du péché à la vertu et à la sainteté, 
de la faiblesse à la force, de la mort à la vie éternelle. Mais il est aussi destiné à provoquer la 
chute de ceux qui, orgueilleux de leur esprit et de leur sombre sagesse terrestre, ne croient pas à 
ses paroles lumineuses et, aimant les ténèbres, n'acceptent pas sa lumière ; la chute de ceux qui, 
malgré toute l'impureté et la vilenie de leur cœur, s'exaltant dans leurs fausses vertus, ne 
reconnaissent pas leurs péchés et ne cherchent pas le salut en lui ; la chute de ceux qui, se fiant à 
leur propre force, à leur gloire ou à leurs richesses, transgressent sans crainte ses 
commandements et, au lieu d'accomplir la volonté sainte et parfaite de Dieu, suivent leur propre 
volonté mauvaise et corrompue. Ainsi, Jésus-Christ est destiné à provoquer la chute et le 
relèvement de beaucoup. Et combien ces paroles du juste Siméon se sont réellement accomplies 
parmi les Juifs ! Leurs orgueilleux docteurs de la loi et leurs scribes, les pharisiens qui se 
vantaient de fausses vertus, les grands prêtres et les princes qui s'enorgueillissaient de leur 
pouvoir et de leur gloire, s'attendant à voir dans le Messie un roi victorieux revêtu de gloire et de 
richesses terrestres, mais rejetant le vrai Messie – l'humble et humble Jésus – n'ont-ils pas 
succombé à leur incrédulité et à leur orgueil  ? Mais les humbles pêcheurs, les collecteurs 
d'impôts repentants et les femmes faibles se sont levés, l'accueillant de toute leur foi et 
s'attachant à lui de tout leur amour. «Jésus-Christ est le même hier, aujourd'hui et éternellement» 
(Héb 13,8) : maintenant et éternellement, même chute et même relèvement. Sa parole est vérité : 
«Car quiconque s'élève sera abaissé, et quiconque s'abaisse sera élevé» (Luc 18,14).

	 «Voici, cet enfant est destiné à la chute et au relèvement de beaucoup en Israël, et à être 
un signe qui suscitera la contradiction», poursuit Siméon, «afin que les pensées de bien des 
cœurs soient révélées.» Jésus-Christ est destiné à être un signe qui suscitera la contradiction. 
Autrement dit, tout au long de sa vie et de ses actes, l'esprit humain, non éclairé par la lumière de 
la foi, nos cœurs, peu habitués à accomplir inconditionnellement les commandements de Dieu, et 
notre amour-propre sont confrontés à des contradictions constantes. Il est incompréhensible pour 
l'esprit humain que notre Sauveur soit à la fois Dieu et homme ; le Fils sans commencement de 
Dieu le Père – et pourtant le Fils de la Vierge, qui a reçu un commencement d'existence ; Celui qui 
dépasse le ciel et la terre – et pourtant tient dans une crèche exiguë ; et Celui qui tient l'univers 
entier dans sa main – et Celui qui est tenu dans les mains du vieillard Siméon. Ne comprenant pas 
cela, l'esprit sans foi contredit les mystères du salut et n'y croit pas. Mais à la lumière de la foi, 
ces contradictions disparaissent : illuminés par le rayonnement de la foi, nous croyons à ces 
mystères incompréhensibles, car nous savons qu'à Dieu rien n'est impossible (Mc 10, 27).


2



Saint Amphilochius d'Iconium

	 Pour le cœur humain corrompu, les commandements salvatrices et vivifiants de Jésus 
Christ paraissent extrêmement lourds et impossibles à accomplir, et c'est pourquoi il les contredit 
sans cesse. Mais avec l'espérance en la toute-puissance de sa grâce, qui «s'accomplit dans la 
faiblesse» (II Cor 12,9), cette contradiction disparaît : et pour les cœurs véritablement fidèles, les 
commandements de l'Évangile ne sont pas pénibles (I Jn 5,3); pour eux, le joug du Christ est 
doux et son fardeau léger (Mt 11,30). Pour notre amour-propre dépravé, suivre la vie de Jésus-
Christ sur la croix semble insupportable. Nous voudrions pouvoir cheminer vers le Royaume des 
Cieux dans une joie et un plaisir ininterrompus, et, sans goûter à l'amertume de la croix du Christ, 
être transportés au Ciel pour des délices éternelles. Ainsi, notre amour-propre contredit sans 
cesse le chemin de la Croix, unique voie vers la vie éternelle. Mais cette contradiction disparaît 
lorsque le véritable amour de Dieu emplit nos cœurs, car la Croix du Sauveur est plus précieuse 
que tous les trésors du monde et plus douce que toutes ses joies. Jésus-Christ se dresse ainsi 
comme un signe de controverse, qui éprouve la vraie foi, la vraie obéissance et notre véritable 
amour pour Dieu !

	 «Et une épée te transpercera l’âme» (Luc 2,35), dit le juste Siméon à la Vierge Marie. Qui, 
semble-t-il, était plus digne de vivre dans une joie incessante que la Très Sainte et Bienheureuse 
Vierge Marie – la Mère du Sauveur, la Source et la Donatrice de la joie éternelle ? Mais Siméon ne 
lui prédit ni plaisirs ni joies, mais des peines qui, telles une épée acérée, transperceront toute son 
âme sainte : «Et une épée te transpercera l’âme.» Et quelles douleurs et souffrances peuvent se 
comparer à la maladie de son cœur maternel, lorsqu'elle, au pied de la Croix de son Sauveur et 
Fils, fut témoin de ses souffrances infinies et de sa mort infamante ? Comment donc pouvons-
nous, pauvres pécheurs, souillés par nos iniquités, nous plaindre lorsque la main miséricordieuse 
de Dieu nous frappe de calamités et de douleurs, pour le salut de nos âmes ? «Car le Seigneur 
corrige celui qu'il aime; et il châtie tous ceux qu'il reconnaît pour ses enfants» (Héb 12,6; Pro 
3,12).

	 Frères et sœurs, attachons-nous de tout notre cœur et de toute notre foi à Dieu notre 
Sauveur, afin qu'il soit notre résurrection en cette vie  : de foi en foi, de force en force, et après 
notre mort, à la vie éternelle. Amen.


Parole II


	 Nombreux sont les grands hommes qui s'émerveillent de la virginité, et elle est 
véritablement digne d'admiration, car elle est semblable aux anges, elle converse avec les 
puissances célestes et elle est propre aux êtres incorporels. Elle est le phare de la Sainte Église. 
Elle a conquis le monde, triomphé des passions, dompté les désirs et n'a pas fusionné avec Ève. 
Elle s'est éloignée des douleurs, a atteint la pureté et a été libérée de la souffrance, car la virginité 
n'est pas soumise à la sentence qui proclame : «Je multiplierai tes souffrances et tes grossesses; 
tu enfanteras dans la douleur; ton désir se portera vers ton mari, et il dominera sur toi» (Genèse 3, 
16). Ainsi, la virginité est véritablement digne d'admiration, comme un bien affranchi de toute 
esclavage, comme un havre de liberté, comme une parure ascétique, comme l'expression 
suprême de la nature humaine, comme une affranchissement de toute souffrance nécessaire, 
comme l'entrée avec le Christ Époux dans la chambre du royaume des cieux. Telles sont les 
glorifications de la virginité, et bien d'autres encore. Mais le mariage honorable surpasse tout don 
terrestre, car il est un arbre fécond, la plus exquise fleur et la plus belle racine de la virginité. Il est 
le semeur de branches rationnelles et vivantes. Il est une bénédiction pour la multiplication du 
monde, le consolateur de l'humanité, le créateur de l'être humain et le peintre de l'image divine. Il 
a reçu la bénédiction du Seigneur et porte en lui le monde entier. Il est la compagne de Celui qu'il 
a persuadé de s'incarner, car il peut affirmer avec assurance : «Voici, moi et les enfants que Dieu 
m'a donnés.» Détruisez un mariage vénérable et vous ne trouverez pas la fleur de la virginité, car 
c'est du mariage, et de rien d'autre, que vous la récolterez. En disant cela, nous n'opposons pas 
la virginité au mariage, mais nous exprimons notre admiration pour leur complémentarité. Puisque 
le Seigneur est le Pourvoyeur de l'un et de l'autre, il ne les oppose pas, car la virginité et le 
mariage sont tous deux soumis à la même crainte de Dieu. Sans cette crainte, la virginité et le 
mariage sont impurs, et le mariage est malhonnête.

	 J'ai parlé de cela en me basant sur ce qui est écrit dans la loi et confirmé par la grâce, sur 
ce qui est rassemblé partout et introuvable, et accompli en Dieu seul – je veux dire le premier fruit 
manifesté du mariage. Lequel ? Vous venez d'entendre ce que l'évangéliste a dit : «Lorsque les 
huit jours furent accomplis pour la circoncision de l'enfant, on lui donna le nom de Jésus, nom 
que l'ange avait choisi avant sa conception… Lorsque les jours de leur purification furent 
accomplis…, ils l'amenèrent au temple et le présentèrent au Seigneur, conformément à ce qui est 

3



Saint Amphilochius d'Iconium

écrit dans la loi du Seigneur : …Tout garçon qui ouvre le sein maternel sera consacré au 
Seigneur» (Luc 2,21-23). Voyez-vous comment la bénédiction du mariage et ce qui a été dit en 
contradiction avec l'opinion générale ont été révélés en Dieu seul ? C'est en Dieu seul que 
s'accomplit la promesse que tout garçon qui ouvre le sein maternel sera consacré au Seigneur, 
bien que cette affirmation s'applique à tous. Car la nature de toute vierge est d'abord ouverte par 
l'intimité charnelle avec un homme, et c'est seulement ensuite que le sein maternel enfante. Mais 
il n'en fut pas ainsi à la naissance de notre Sauveur; Lui-même, ouvrant le sein d'une Vierge qui 
n'avait jamais connu une telle intimité, naquit d'une manière inconcevable. Par conséquent, la 
prophétie selon laquelle tout enfant mâle qui naît sera déclaré saint pour le Seigneur ne s'applique 
qu'au Seigneur. Caïn, qui finit sa vie dans le vice, est-il vraiment saint, puisqu'il fut le premier-né 
de sa mère ? Ésaü, héritier de la guerre et du sang versé, est-il vraiment saint, puisqu'il fut lui 
aussi le premier-né de sa mère ? Ruben est-il vraiment saint, ayant souillé le lit conjugal de son 
père et provoqué la malédiction, puisqu'il fut lui aussi le premier-né du sein fertile de Léa ? Aucun 
d'eux n'est saint; tous sont passibles de châtiment. Il ressort donc clairement de cela que la 
prophétie s'applique au Seigneur : «Tout garçon qui ouvrira le sein de sa mère sera consacré au 
Seigneur», conformément aux paroles de Gabriel à la Vierge : «L'Esprit Saint viendra sur toi, et la 
puissance du Très-Haut te couvrira de son ombre. C'est pourquoi le saint enfant qui naîtra sera 
appelé Fils de Dieu» (Luc 1,35).

	 Cependant, certains objecteurs pourraient rétorquer que si la prophétie s'applique au 
Seigneur : «Tout garçon qui ouvrira le sein de sa mère sera consacré au Seigneur», alors la Vierge 
n'aurait pas pu rester vierge. Inévitablement, le sein de la Vierge sera ouvert si cette prophétie se 
rapporte au Seigneur, car l'Écriture proclame : «Tout garçon qui ouvrira le sein de sa mère sera 
consacré au Seigneur». Écoutez attentivement : quant à la virginité, ses portes restaient fermées 
par la volonté de Celui qu'elle venait de porter, conformément à ce qui avait été dit de Lui : «Voici 
les portes du Seigneur ; il entrera et sortira, et les portes seront fermées.» Ainsi, quant à la 
virginité, ses portes demeuraient closes. Mais quant à la puissance du Seigneur né, rien ne lui est 
fermé, tout lui est ouvert. Il n'y a ni barrière, ni obstacle ; tout lui est ouvert. C'est pourquoi les 
puissances d'en haut, commandant aux puissances d'en bas, s'écrièrent : «Saisissez les portes, ô 
vos princes, et… le Roi de gloire entrera» (Ps 24,7). Ainsi, la virginité est belle – la vraie virginité, 
car il existe une différence même au sein de la virginité : certaines vierges somnolèrent et 
s'endormirent, tandis que d'autres restèrent éveillées (Mt  25,1-13). Le mariage est également 
beau – le mariage véritable et honorable – car beaucoup le préservent, mais beaucoup le 
transgressent. Le veuvage est aussi beau, car il est juste de mentionner trois situations.

	 Et, comme je viens de le dire, le veuvage est aussi une belle condition – le vrai veuvage, 
celui qui a reçu la couronne de pureté pour l’exemple de chasteté. Tel est le cas de la 
prophétesse Anne, que nous avons mentionnée, qui, parvenue à un âge avancé, retrouva sa 
jeunesse, telle un aigle. Vous venez d’entendre ce que dit l’évangéliste Luc  : «Il y avait Anne, 
prophétesse, fille de Phanuel, de la tribu d’Aser. Elle était d’un âge avancé; après avoir été vierge 
pendant sept ans, elle avait été mariée, et elle était veuve depuis environ quatre-vingt-quatre ans. 
Elle ne s’éloignait pas du temple, mais servait Dieu jour et nuit par le jeûne et la prière» (Luc 
2,36-37). Vous voyez combien la veuve Anne est exaltée dans l’Évangile. En vérité, Anne est 
Anne. La signification de son nom correspond à la gloire de sa conduite. Que les épouses 
écoutent et imitent la glorieuse Anne, qu’elles s’efforcent, comme elle, d’atteindre une égale 
dignité. Que nul ne se justifie par la vulnérabilité du veuvage, de peur de renier la sainteté de la 
monogamie.

	 Anne est la couronne des veuves : femme par son apparence, prophétesse par son rang; 
elle demeure veuve, et pourtant elle se trouve dans le Royaume des Cieux; son corps est usé, et 
pourtant son âme est vivace; son visage est ridé, et pourtant son esprit est droit; courbée par 
l’âge, et pourtant droite dans ses pensées; fanée par les années, et pourtant rayonnante dans la 
connaissance de Dieu; elle jeûne et ne se livre pas à la gourmandise; elle prie et ne se laisse pas 
distraire; elle demeure continuellement au temple et ne va pas chez les autres; elle chante des 
psaumes et ne babille pas; elle prophétise et ne raconte pas de fables; elle se consacre aux 
choses divines et ne se livre pas à l’indécence. Anne surpassait la veuve louée par l’apôtre Paul. 
Quelle veuve ? Écoutez ce que dit Paul : «Qu’on choisisse une veuve d’au moins soixante ans… 
si… elle a élevé des enfants, si elle a lavé les pieds des saints, si elle a secouru les affligés, si elle 
s’est appliquée à toute bonne œuvre» (I Tim 5,9). Elle surpassait celle que l’apôtre louait, tant par 
son âge que par sa manière de vivre. Ne surpassait-elle pas toutes les veuves jugées dignes du 
don de prophétie, qui demeurent le réceptacle du saint Esprit et qui ont annoncé les signes de 
cette venue à tous ceux qui attendaient le retour du Seigneur en chair et en os, si l’évangéliste a 
dit d’elle, comme vous venez de l’entendre  : «Anne elle-même, à cette époque, vint glorifier le 

4



Saint Amphilochius d'Iconium

Seigneur et parla de lui à tous ceux qui attendaient la rédemption à Jérusalem.» Voyez-vous la 
grandeur d’Anne ? Elle est devenue la défenseure du Seigneur et l’a proclamé devant lui. Quelle 
merveille  ! Veuve, elle réprimanda les grands prêtres et les scribes, et, par ses réprimandes, elle 
inspira tout le peuple. Elle veillait sur le Seigneur et annonçait la rédemption à venir à Jérusalem, 
s'adressant à tous ceux qui étaient rassemblés et leur proclamant les signes du Seigneur. Anne 
voyait le Seigneur dans l'enfant nouveau-né ; elle voyait les offrandes et les sacrifices expiatoires 
offerts pour Lui et avec Lui, mais sa petite taille ne la troublait pas. Anne confessait que l'Enfant 
était Dieu, le Médecin, le Rédempteur tout-puissant, celui qui efface les péchés.

	 N'ignorez pas les paroles d'Anne. Elle s'adressa à l'assemblée, montrant à tous les 
présents les œuvres du Seigneur : «Ne voyez-vous pas l'Enfant, qui se tend vers le sein de sa 
Mère, puis s'y accroche, lui qui, jusqu'alors, n'avait jamais foulé la terre, et qui fut circoncis le 
huitième jour ? Ne voyez-vous pas cet Enfant ? C'est Lui qui créa les mondes, Lui qui établit les 
cieux, Lui qui étendit la terre, Lui qui enferma la mer et ses rivages. Cet Enfant fait jaillir les vents 
de Ses trésors. Cet Enfant, avec Noé, ouvrit les écluses du déluge. Cet Enfant créa la pluie. Cet 
Enfant souffle la neige comme du lin blanc. Cet Enfant, avec le bâton de Moïse, libéra nos 
ancêtres du pays d'Égypte, fendit la mer Rouge et les conduisit comme à travers une plaine 
verdoyante. Répandant la manne pour eux dans le désert, Il leur donna en héritage une terre où 
coulent le lait et le miel. Cet Enfant prédestina que ce temple s'élèverait vers les sommets par les 
travaux…» de nos pères. Cet Enfant, prêtant serment à Abraham, dit : «Je multiplierai ta 
descendance comme les étoiles du ciel et comme le sable qui est sur le bord de la mer» (Gen 
22,17). De cet Enfant, les prophètes, priant, dirent : «Déploie ta puissance et viens nous sauver !» 
(Ps 79,3). Que l’Enfant ne vous trouble pas par son enfance. Il est le même Enfant, coéternel avec 
le Père. Il est celui dont l’âge se mesure en années, et dont nul ne connaît la lignée. Il est celui qui 
babille comme un enfant et dont les lèvres profèrent la sagesse. L'une tient à sa naissance de la 
Vierge, l'autre à l'incompréhensibilité de son être. Isaïe l'a également clairement exprimé lorsqu'il 
dit : «Un enfant nous est né, un fils nous a été donné» (Isaïe 9,6). «Il est né comme un enfant, il a 
été donné comme un fils. Il est l'un dans le visible, et l'autre dans l'intelligible.»

	 Voici la prophétie d'Anne, voici les paroles dignes d'une femme, voici le bonheur d'une 
veuve – une vraie veuve – qui a opéré un changement magnifique dans sa vie : elle a dit adieu à 
son mari et a accepté le Seigneur. Elle a vécu avec lui pendant sept ans après sa libération, 
accomplissant ces sept années, puis, la septième année, elle a cessé d'avoir des relations 
conjugales. Elle a dignement observé le sabbat et a dignement reçu la grâce de la résurrection. 
Anne est devenue comme une colombe. Elle n'oublia pas son mari, ne trahit pas sa première 
fidélité, ne souilla pas le lit conjugal, ne donna pas à un autre le fruit de la monogamie. Dans son 
lit nuptial, elle se souvenait toujours du défunt comme s'il était vivant et ne souillait pas la robe de 
noces. Le reproche de l'apôtre Paul ne s'applique pas à elle : «Elles (les jeunes veuves), tombant 
dans le luxe et s'opposant au Christ, désirent se remarier. Celles-ci sont dignes de condamnation, 
car elles ont abandonné leur première foi» (I Tim 5,11-12). Celle qui, avec son époux, don de Dieu, 
a aussi enterré sa mémoire mérite à juste titre la condamnation, surtout si elle a un ou plusieurs 
enfants, raison pour laquelle la loi du mariage a été instituée. Mais si une jeune veuve n'a pas 
d'enfant, c'est simplement que, poussée par le désir d'enfanter, elle cherche à se remarier. Car 
même le bienheureux Paul, exhortant à cela, s'exclame : «Je désire que les jeunes veuves se 
remarient», puis, montrant le bienfait d'un second mariage, il ajoute : «Je désire que les jeunes 
veuves se remarient, aient des enfants et tiennent maison» (I Tim 5,14). Ainsi, un second mariage 
peut être contracté dans le but de procréer. Mais lorsqu'une veuve cherchant à se remarier a des 
enfants, une telle maternité deviendra superflue par la suite, car les épis de blé sages se 
disputeront entre eux.

	 Revenons donc au récit de l'Évangile. Que nous dit l'évangéliste ? Après tout, il est utile 
d'aborder le récit dans son ensemble. Vous venez d'entendre l'évangéliste Luc rapporter les 
paroles de Siméon à la Vierge : «Voici, cet enfant est destiné à la chute et au relèvement de 
beaucoup en Israël, et à être un signe qui suscitera la contradiction ; et une épée te transpercera 
l'âme.» Que signifie «une épée te transpercera l'âme» ? Écoutons attentivement. Lorsque Siméon 
s'adressa publiquement à la Vierge au sujet du Seigneur, disant : «Voici, cet Enfant est destiné à la 
chute et au relèvement de beaucoup en Israël, et à un signe qui suscitera la contradiction», la 
Mère du Seigneur fut naturellement troublée par ces paroles et lui dit : «Homme, tu ne comprends 
pas ce que tu dis. Pourquoi parles-tu si tristement du Christ ? Tu ignores la conception de l'Enfant 
et tu proclames une sorte de contradiction à son sujet, comme s'il était un enfant ordinaire. En lui, 
il n'y a pas de chute, mais une grande exaltation et une profonde condescendance envers ceux 
qu'il aide. Pourquoi donc ne le bénis-tu pas en disant : “Voici, cet Enfant n'est pas destiné à la 
chute, mais au relèvement de beaucoup en Israël” ? Et que signifie “un signe qui suscitera la 

5



Saint Amphilochius d'Iconium

contradiction” ?» Mais Siméon répondit à la Vierge : «Il te suffit, ô Vierge, d'être appelée Mère. Il te 
suffit de nourrir Celui qui nourrit le monde.» C'est une grande grâce pour toi d'avoir porté en ton 
sein celui qui porte toutes choses. Le Christ, qui a habité en toi et en moi, ordonne lui-même 
qu'on dise de lui : il est destiné à la chute et au relèvement de beaucoup en Israël, à la chute des 
Juifs incrédules et au relèvement des nations croyantes. «Voici, cet enfant est destiné à la chute 
et au relèvement de beaucoup en Israël, et à être un signe qui suscitera la contradiction», 
désignant la croix comme ce signe de contradiction. Car sur la croix même, de nombreux 
incrédules se sont opposés au Seigneur, se moquant de lui en actes et en paroles, le frappant 
avec un roseau, lui faisant boire du vinaigre, lui versant du fiel sur les lèvres, posant une couronne 
d'épines sur sa tête, lui perçant le côté d'une lance, le frappant aux joues et criant des paroles 
honteuses  : «Il a sauvé les autres, mais il ne peut se sauver lui-même» (Matthieu 27, 42). C'est 
pourquoi, expliquant cela, il dit : «Et un signe qui est contradictoire.» Nombreux furent ceux qui se 
sont opposés à lui lorsque Pierre l'a renié et que tous les apôtres, comme des brebis sans berger, 
ont été dispersés. À cause de la croix, même le cœur de la Vierge fut rempli de douleur, c'est 
pourquoi elle dit  : «Pourquoi ne suis-je pas morte la première ? Pourquoi ai-je vécu jusqu'à ce 
jour ? Je suis restée vierge, et pourtant mon sein est plus tourmenté que celui de mes mères.» 
Siméon qualifiait ces innombrables pensées de la Vierge d'arme, car elles la transperçaient 
jusqu'au plus profond d'elle-même, car elles lui causaient des tentations, comme le Seigneur 
l'avait dit : «Cette nuit, vous serez tous scandalisés à cause de moi» (Mt 26,31). C'est pourquoi, 
ajoute Siméon, «Et une épée te transpercera l'âme, afin que les pensées de beaucoup de cœurs 
soient révélées.» Voyez-vous comment ces innombrables pensées sont comparées à des armes, 
car elles transpercent jusqu'au plus profond de l'être, car elles atteignent le cœur et frappent 
jusqu'à la moelle des os ? Ce sont ces pensées qui étreignaient la Vierge, car elle ignorait encore 
que la Résurrection était proche. C'est pourquoi, après la Résurrection, il n'y a plus d'épée à 
double tranchant, mais joie et allégresse. Ainsi, Siméon cite les souffrances de la croix comme 
l'objet de sa contradiction, durant lesquelles l'arme des pensées a pénétré l'âme de la Vierge. 
Mais il est possible que quelqu'un dise : «Où avons-nous la preuve ?» Dans les enseignements 
mêmes du Seigneur. Écoutez ce qu’il dit : «Cette génération est mauvaise; elle réclame un signe, 
et il ne lui sera donné d’autre signe que celui du prophète Jonas. Car, de même que Jonas fut 
trois jours et trois nuits dans le ventre du poisson, de même le Fils de l’homme sera trois jours et 
trois nuits dans le sein de la terre» (Luc 11,29-30). Voyez-vous que les souffrances de la croix sont 
appelées un signe, non seulement dans le Nouveau Testament, mais aussi dans l’Ancien ? Car 
l’Ancien Testament est en parfait accord avec le Nouveau. Le même Dieu est le législateur de ceci 
et la cause de cela. Et qui en est témoin  ? Le Seigneur lui-même. Écoutez ce qu’Il dit par 
l’intermédiaire du prophète Ézéchiel aux anges de la moisson, lorsqu’Il désigne la fin générale  : 
«Que votre œil ne soit point miséricordieux, et n’épargnez point; vous ferez mourir le vieillard, le 
jeune homme, la vierge, le petit enfant et la femme, mais vous ne ferez point de mal à celui qui 
porte la marque» (Éz 9,5-6). C’est le signe de l’Ancien et du Nouveau Testament : c’est la croix qui 
sauve le monde par Jésus Christ notre Seigneur, à qui soient la gloire et la puissance pour les 
siècles des siècles. Amen.

6


