
Saint Amphilochius d'Iconium

Homélie sur la Nativité de  
notre Sauveur Jésus Christ 

	 Cette prairie spirituelle et lumineuse, parsemée de la beauté des fleurs célestes et 
embaumée des purs parfums apostoliques, est l'image du paradis divin. De même que ce jardin 
sensuel et éternel était empli d'arbres incorruptibles, de fruits immortels et d'innombrables autres 
beautés sublimes, de même cette assemblée divinement rayonnante de la sainte Église resplendit 
de mystères spirituels et ineffables, dont cette sainte fête de la Nativité de notre vrai Dieu Christ 
est pour nous un rempart invincible, un fondement inébranlable, le commencement du salut et 
une couronne glorieuse. Par elle, l'Ancien Testament était préfiguré; par elle, le Nouveau 
Testament est clairement proclamé dans tout l'univers. Par elle, le pouvoir de la corruption est 
détruit et le culte destructeur des démons est aboli. Par elles, les passions humaines furent 
mortifiées et la vie du règne angélique fut restaurée. Par eux, le ciel s'ouvrit et la terre reçut la 
majesté divine. Par eux, le paradis fut rendu aux hommes et le règne de la mort fut aboli. Par eux, 
la tromperie démoniaque fut dissipée et la sagesse de Dieu ainsi que sa venue pure sur terre 
furent proclamées. Car «ce ne sera ni un avocat, ni un ange, mais le Seigneur lui-même qui 
viendra les sauver», dit le Prophète (Is 63,9). Ô richesse incommensurable de la bonne nouvelle 
divine  ! Ô connaissance ineffable des mystères du Très Sage  ! Ô trésor inépuisable des dons 
ineffables de Dieu ! Ô grâce inépuisable de l'amour providentiel pour l'humanité ! «Le Seigneur lui-
même viendra les sauver.»

	 Comment donc, Prophète de Dieu, le Seigneur viendra-t-il à nous selon votre prophétie ? 
En cela, je m’adresse hardiment à vous, me mettant à la place de ces hommes d’autrefois qui 
célébraient le triomphe glorieux de la venue du Seigneur, mais qui, en réalité, n’ont pas été 
témoins de sa naissance nouvelle et immaculée de la Vierge Marie, n’ont pas vu la joie des anges, 
n’ont pas entendu leurs voix divines par lesquelles, appelant les bergers bénis, ils annonçaient 
avec allégresse la naissance du Sauveur, n’ont pas contemplé les présents apportés par les 
Mages, ni leur culte divin. Me mettant, dis-je, à la place de ces hommes d’autrefois, je souhaite 
vous interroger sur la manière dont vous annoncez la venue du Seigneur. Car votre prophétie a dû 
les stupéfier et, par son mystère extrême, les plonger dans une profonde perplexité  : ils ne 
pouvaient même pas imaginer que le Dieu immortel viendrait aux mortels, l’Intangible aux 
sensibles, l’Invisible à la chair. Comment donc concevaient-ils la venue de Dieu et sa 
manifestation ? Pour certains, il semblait qu'Il apparaîtrait comme Il était apparu auparavant à 
Abraham sous la forme d'anges; pour d'autres, comme Il était apparu à Moïse dans les flammes 
du buisson ardent; ou encore comme Il était apparu à Isaïe et Ézéchiel, entouré de séraphins et 
de chérubins  : car tous témoignaient avoir vu Dieu sous ces diverses formes. Alors, laquelle de 
ces formes est la plus digne de la manifestation de Dieu ? Manifestement, aucune. Comment cela 
est-il confirmé ? Par d'autres paroles prophétiques : «Il est apparu sur la terre et a habité avec les 
hommes» (Barak 3,38). Il s'agissait là de témoignages de Son apparition, non de Ses relations 
avec les hommes; or, ici, ce sont Ses relations avec les hommes qui sont proclamées, et non 
simplement Son apparition. «Le Seigneur Lui-même viendra et les sauvera.» Oh  ! si vous, 
Bienheureux, vouliez nous proclamer comment l'Immaculé est revêtu d'une image, comment 
l'Immuable descend des hauteurs célestes sur la terre ?

	 À cela, l'Homme divin répond  : Vous devez comprendre la manière de Sa venue à partir 
d'autres prophéties. Pourquoi mettre cette prophétie à l'épreuve plus qu'il n'est convenable  ? 
Ignorez-vous ce qui a été dit  : «La vierge concevra et enfantera un fils, et on l'appellera 
Emmanuel, ce qui signifie : Dieu avec nous» (Is 7,14; Mt 1,23) ? N'avez-vous pas lu ni entendu ce 
qui est écrit : «Car un enfant nous est né, un fils nous est donné, et la souveraineté repose sur son 
épaule; on l'appellera Ange du grand conseil, Admirable, Conseiller, Dieu puissant, Souverain, 
Prince de la paix, Père du siècle à venir» (Is 9,6) ? À travers ces paroles, reconnaissez la forme de 
sa venue. La Vierge incorruptible allumera une lampe corporelle et incorruptible. Car le Verbe tout-
puissant de Dieu devait descendre jusqu'à nous, s'humilier jusqu'à la chair, afin que ceux qui, 
créés par la Divinité incorporelle, étaient devenus décrépits par le péché, soient renouvelés par 
son incarnation et rendus incorruptibles en prenant sur lui ce qui est corruptible.

	 Nous aussi, nous répéterons ces paroles du Prophète, adressées à ceux qui 
l'interrogeaient. Ô Enfant, plus ancien que le ciel ! Ô Fils trois fois béni, venu à nous porteur 
d'autorité, et qui ne cherche l'autorité d'aucun autre ! Car au Verbe, en tant que Fils, l'autorité sur 
toutes choses appartient par nature, et elle ne lui est pas conférée comme à la créature. C'est 
pourquoi il est dit : «L'autorité reposait sur ses épaules.» Ô Glorieux Rejeton ! Car il est appelé 

1



Saint Amphilochius d'Iconium

«l'Ange du grand conseil et le Dieu puissant». Ô Souveraineté toute-puissante ! Car il est 
«Merveilleux, Conseiller et Prince de la Paix».

	 Comment donc glorifier cette fête ? Comment proclamer cette célébration si 
mystérieuse ? Qui peut calculer les richesses incorruptibles de ce jour ? Par quelles paroles 
grandioses et sublimes confesser ce mystère d'incorruptibilité, si digne de louanges et si 
victorieux ? Ô jour, digne d'innombrables hymnes ! – le jour où une étoile a brillé sur nous depuis 
Jacob, où un homme céleste est né d'Israël, où le Dieu tout-puissant est venu à nous, où le Soleil 
de Justice nous a illuminés, où le trésor des vertus divines a été révélé, où l'arbre de vie éternelle 
a germé pour les hommes, où l'Orient a resplendi d'en haut, où le Seigneur du ciel et de la terre 
est sorti du sein d'une vierge dans un monde corrompu, pour la rédemption du monde : «Car 
aujourd'hui, un Sauveur vous est né, qui est le Christ, le Seigneur» (Luc 2,11) – une lumière pour 
les nations et le salut pour la maison d'Israël ! Ô merveille ! Celui que les cieux ne peuvent 
contenir, devenu enfant, reposa dans une crèche; Celui qui créa toutes choses par un seul mot fut 
réchauffé par l'étreinte d'une mère; Celui qui donna vie à toutes les puissances de l'univers fut 
nourri par le sein pur de la Sainte Vierge ! «Or, comme ils étaient arrivés là, le temps où elle devait 
enfanter fut accompli; elle enfanta son Fils premier-né, l'emmaillota et le coucha dans une crèche, 
car il n'y avait pas de place pour eux dans la crèche» (Luc 2,6-7). Quel mystère nouveau et 
merveilleux ! Quelle grâce toute-puissante et si proche de la Divine Providence envers l'homme 
mortel ! Quelle arme puissante et efficace contre le diable ! Le monde, jadis soumis au péché par 
la Vierge, est libéré du péché par la Vierge. Les hordes de démons invisibles, si nombreuses et si 
puissantes, sont précipitées en enfer par Celui qui est né de la Vierge. Le Seigneur a pris la 
condition d'esclave et est devenu semblable à eux, afin de rendre aux esclaves à nouveau 
semblables à Dieu. Ô Bethléem, ville sainte et patrie de tous les hommes ! Ô crèche, crèche, 
égale en gloire aux Chérubins et égale en honneur aux Séraphins ! Car depuis toujours, Celui qui 
siégeait sur les Chérubins et les Séraphins, Dieu, repose maintenant parmi vous comme un 
homme. Ô Marie, Marie, qui avez porté le Premier-né, le Créateur de tout ! Ô humanité, qui avez 
donné corps au Verbe de Dieu et, en cela, avez été préférée aux Puissances célestes et 
intelligentes ! Car le Christ n'a pas daigné se revêtir de l'image immuable des Archanges, des 
Principautés, des Puissances ou des Autorités, mais a pris la forme d'un homme déchu de sa 
dignité et devenu muet. Ce ne sont pas les bien-portants qui ont besoin de médecin; mais à 
l'homme affligé d'une grave maladie est venu un Médecin si merveilleux qu'après avoir chassé la 
maladie, il lui a accordé un salut plus grand et plus élevé que la santé. Et où est donc maintenant 
ce serpent hostile et irrésistible, malicieux et insidieux, qui avait promis d'élever son trône (Is 
14,13) ?

	 Frères et sœurs, vous qui participez à la bienheureuse vocation céleste, appelés à 
l'adoption et à la fraternité par Dieu, rendons grâce à Celui qui nous a appelés et montrons-nous 
dignes de Celui qui nous accueille dans sa fraternité et son adoption. Servons-Le de tout cœur et 
avec amour, prêts à toute justice. Revêtons-nous de pureté, ceignons-nous de pauvreté, 
attachons-nous à la Parole de Dieu et demeurons dans la prière et les hymnes sacrés, pour la 
gloire de Dieu. Ne nous conformons pas à ce monde, oublions les désirs terrestres et 
corruptibles, «triomphant du mal par le bien, et ne rendant à personne le mal pour le mal» (Rom 
12,21). Cessons de nous considérer comme des habitants permanents de la terre, espérant 
devenir citoyens du ciel, communier avec les anges et nous tenir devant le trône du royaume 
céleste. Tels sont les commandements des saints Apôtres ! En eux, le Christ a établi pour nous 
son alliance bénie et éternelle. Que le monde s'émerveille de la vertu des chrétiens ! Que les Juifs 
soient confus en voyant un peuple nouveau et élu, paré d'une si grande beauté spirituelle et 
illuminant le monde d'une telle lumière ! Dieu nous a laissés demeurer parmi les païens afin que 
nous brillions comme des lumières dans le monde, afin que nous soyons une «semence» de salut 
(Romains 9:29), servant d'exemple de conversion à tous ceux qui vivent avec nous. Prenez garde 
que personne parmi les païens ne blasphème Dieu à cause de vos œuvres, mais que celui qui 
nous a appelés, sanctifiés et sauvés soit glorifié à travers nous. Que les cruels et les insolents 
s'émerveillent de notre douceur et de notre humilité; que ceux qui calomnient, en entendant que 
nous les bénissons en réponse à leurs calomnies, soient couverts de honte; que les avides et les 
corrompus nous trouvent exempts d'égoïsme, et qu'ils sachent que nous ne possédons rien de 
terrestre, mais que nos possessions sont dans les cieux. Que ceux qui nous invitent amicalement 
aux plaisirs du monde nous voient fermes, inébranlables, épris de chasteté, non séduits par le 
plaisir, et mortifiant notre chair. Qu'ils comprennent tout ce que la présence du saint Esprit peut 
accomplir en nous ! Que ceux qui jurent à tort et à travers sachent que non seulement nous ne 
jurons pas, mais que nous craignons même de prononcer le nom de Dieu lorsque nous parlons de 

2



Saint Amphilochius d'Iconium

choses viles et terrestres. Alors, en tout cas, nous serons tous des enseignants pour tous ceux 
qui nous côtoient.

	 En vivant ainsi, nous deviendrons du levain sacré, le monde sera fermenté par nous pour 
le salut, de grands fruits seront préparés pour le Seigneur par notre intermédiaire, et Dieu sera 
glorifié en nous, selon les paroles du Sauveur : «En cela le Père est glorifié, afin que vous portiez 
beaucoup de fruit et que vous soyez mes disciples» (Jn 15,8). Le Seigneur, glorifié par nous, nous 
glorifiera aussi d’une gloire éternelle en Jésus- Christ notre Seigneur, à qui soit la gloire pour 
toujours. Amen.

3


