
Saint Amphilochius d'Iconium

Épître conciliaire 

Le traité de saint Amphilochius d'Iconium, «Épître conciliaire», fut écrit contre l'hérésie de 
Macédonius à la demande du concile d'Iconium en 376. Le saint y défend la divinité du saint 
Esprit et sa consubstantialité avec le Père et le Fils. 

	 Avant même de recevoir votre lettre pleine d'amour, la gloire et la pureté de votre foi, votre 
patience dans le danger, votre constance dans la souffrance pour le Christ, votre amour 
indéfectible pour Dieu et votre juste espérance nous étaient déjà connus. Et puisque c'est 
précisément par cette lettre que nous avons perçu votre clairvoyance, nous y avons véritablement 
discerné les qualités de l'Église apostolique, le zèle des bons pasteurs et le zèle assidu propre 
aux vrais chrétiens. Car elle nous a pleinement assurés que vous ne tenez pas compte de la 
durée du chemin, que vous ne posez pas de questions individuellement, mais que vous les posez 
ensemble par lettre. Puisque vous avez envoyé cette lettre en conseil, vous recevrez également 
nos réponses en conseil. Et comme un prélude certain à une parfaite unanimité, nous accueillons 
l'unanimité de votre lettre. Et parmi nous, priant et participant au conseil, et surtout veillant à vos 
affaires, se trouvait le très remarquable et vénérable évêque Basile. Mais comme son état de 
santé, qui a persisté jusqu'à son décès, l'a empêché d'être présent, ce serait un acte de parfait 
amour de votre part de ne pas dédaigner notre brève lettre. Nous ne dédaignons pas non plus 
votre sainte Église, privée de sa voix. Bien que souffrant de la maladie, il converse néanmoins 
avec nous par cette lettre, puisque nous possédons la sienne sur ce sujet, qui lui est si cher.

	 Alors, quelle est la réponse à la question ? Nous considérons le saint concile des pères de 
Nicée comme véritablement catholique et apostolique, et nous conservons intacte la foi exposée 
par les pères à cette époque, et je prie pour qu'elle demeure à jamais inviolée. Il était absolument 
nécessaire que les pères développent davantage les enseignements sur le Fils seul engendré, car 
ils s'efforçaient alors avec zèle d'exterminer l'hérésie naissante d'Arius, d'en arracher les germes 
avant qu'elle ne devienne une épine. La question de l'Esprit n'ayant pas été abordée à ce 
moment-là, ils ne l'ont pas développée davantage. Cependant, pour ceux qui lisent attentivement, 
même la doctrine de l'Esprit exposée dans cette confession est suffisante. Ils ont enseigné 
comment croire au Père et au Fils, et aussi comment croire à l'Esprit, sans introduire aucune autre 
nature dans la divine et sainte Trinité ni retrancher quoi que ce soit à la Trinité dans cette 
exposition de la foi. Et puisque Satan, s'étant récemment employé à saper l'Église, a inspiré 
certains à contester la doctrine de l'Esprit, il est nécessaire de revenir à la source de la foi à 
laquelle les pères du concile de Nicée ont puisé leur exposition de la foi.

	 Alors, quelle est la perfection de notre foi ? Elle réside dans la tradition du Seigneur, qu’il a 
transmise à ses saints disciples après sa résurrection  : «Allez donc, faites de toutes les nations 
des disciples, baptisez-les au nom du Père, du Fils et du saint Esprit» (Mt 28,19). Il est clair que 
nous avons reçu ce commandement non seulement pour baptiser de cette manière, mais aussi 
pour enseigner de cette manière. Car grâce à ce commandement, le mal de Sabellius est 
éradiqué, puisque les trois hypostases nous sont transmises dans leur pureté. Les Anoméens, les 
Ariens et les Doukhobors sont réduits au silence, puisque les trois Personnes et les trois 
Hypostases sont clairement révélées, et qu’une seule nature et une seule Divinité sont 
confessées. Il est donc nécessaire que nous baptisions comme nous avons été enseignés, que 
nous croyions comme nous avons été baptisés et que nous glorifiions comme nous croyons. Car, 
après avoir longuement réfléchi et tiré des conclusions hâtives, nous ne pouvons concevoir 
aucune interaction entre le Créateur et la créature. Ainsi, si nous séparons l'Esprit de la Divinité, il 
est nécessaire de le classer parmi les créatures. Et si nous osions le qualifier de créature, 
comment pourrions-nous l'inclure dans la formule baptismale  ? Par conséquent, nous 
condamnons à la fois le polythéisme et l'athéisme. Nous ne proclamons ni trois principes, ni trois 
dieux, ni trois natures distinctes, mais, considérant le Père comme le commencement de tout, 
nous ne rejetons aucune des trois hypostases, nous appuyant sur la sainteté des saintes Écritures 
et leur témoignage pour chaque hypostase. Cependant, les subtilités de cette discussion 
dépassant le cadre d'une lettre, et étant donné que nous sommes convaincus que votre amour 
est satisfait du résumé de notre exposé de la foi, vous compléterez le reste chez vous. Car il est 
dit : «Instruis le sage, et il deviendra plus sage encore» (Pro 9,9) – et nous pensons que cela a été 
suffisamment écrit. À cela, nous ajoutons une brève exhortation. Car nous vous exhortons à 
demeurer des fils de paix, afin d’accomplir le commandement apostolique en restant unis et 
solidaires dans les souffrances du Christ. Ne laissez pas le Malin diviser ce qui est bien uni; ne 

1



Saint Amphilochius d'Iconium

vous laissez pas prendre facilement aux loups en renforçant leurs espoirs par la discorde. Car 
nous avons appris les nombreux efforts que vous avez déployés pour l’Orthodoxie. Aussi, ayant 
triomphé des menaces et de la violence de vos adversaires, ne leur donnez aucun prétexte 
d’hostilité; ne laissez jamais la haine se manifester, même brièvement. Si elle le faisait, elle vous 
présenterait de grands obstacles. Mais même dans nos louanges, avec le Père et le Fils, nous 
devons glorifier le saint Esprit et savoir que ceux qui commettent le péché inacceptable de 
blasphème contre l’Esprit se placent naturellement en communion avec les Ariens. Car ils seront 
condamnés avec eux. Et nous espérons que vous, préservant le corps de l’Église uni dans 
l’amour, demeurerez en paix jusqu’à la fin de ce temps et que vous vous tiendrez dans la gloire 
devant le trône du Christ au jour du jugement.

2


