
Nouvelles 


Ce nouveau bulletin 
est déjà prêt, avec de 
la bonne nourriture 
spirituelle. Espérons 
que vous avez bien 

digéré celle du bulletin 
précédent ! 

Sinon rien de nouveau; 
pas encore des 

voyages programmés. 

Bonne entrée dans le 
Triode ! 

Vôtre en Christ, 
archimandrite Cassien


O R T H O D O X I E 

	+

BULLETIN DES VRAIS CHRÉTIENS ORTHODOXES (VCO) FRANCOPHONES

sous la juridiction de l’archevêque Stephane d’Athènes, 

primat  de toute la Grèce

ARCHIMANDRITE CASSIEN 

FOYER ORTHODOXE 

F 66500 CLARATÉLÉPHONE 
0981776593 OU 

0616804541

SOMMAIRE

Le Kathisma de l’Enfantrice de Dieu

QUESTIONS ET RÉPONSES 

Saint Alexis de Moscou 

Homélie tirée des Actes des Apôtres …

Récit historique, très utile… 


 

Ne quitte jamais ta maison sans 

faire le signe de croix. Il sera 
pour toi un bâton, une arme, 
une forteresse imprenable. Ni 

homme ni démon n'oseront 
t'attaquer, te voyant revêtu 

d'une armure si puissante.  


Saint Jean Chrysostome


Il est nécessaire que nous 
baptisions comme nous avons été 

enseignés, que nous croyions 
comme nous avons été baptisés et 
que nous glorifiions comme nous 

croyons.


Saint Amphilochius d’Iconium 
(Épître conciliaire)



orthodoxievco.net vco@gmx.fr

Le Kathisma de l’Enfantrice de Dieu : 


Le lieu de repos de la Vierge lors de son voyage vers Bethléem


	 Théodose le Pèlerin était un 
archidiacre allemand du VIe siècle, auteur 
du *De situ terrae sanctae* (Sur la 
topographie de la Terre Sainte), un guide 
influent pour les pèlerins se rendant à 
Jérusalem et au-delà. Il y décrit les 
i t inéraires, les l ieux saints comme 
Béthanie-au-delà-du-Jourdain et le Mont 
des Oliviers, ainsi que les constructions de 
l’empereur Anastasie. Son ouvrage détaillé, 
rédigé vers 518-530 ap. J.-C., mêle un 
it inéraire (guide de voyage) à des 
commentaires religieux, aidant les pèlerins 
à s'orienter et à identifier les lieux sacrés. Il 
mentionne même des monastères et des 
miracles, fournissant de précieux indices 
archéologiques sur les sites. Il y écrit 
notamment : 
	 «À trois milles de la ville de 
Jérusalem se trouve l'endroit où Notre-
Souveraine Marie, la Mère du Seigneur, 
lors de son voyage à Bethléem, descendit 
de son âne, s'assit sur la pierre d'un rocher 
et la bénit.» Le site décrit est en réalité 
connu pour être le plus ancien centre de 
vénération de la Vierge Marie en Palestine, 
connu sous le nom d'église de Kathisma, 
qui, dès le début du Ve siècle, était devenu 
un foyer de piété mariale. 
	 L'église de Kathisma marque 
l'endroit où elle ressentit les douleurs de 
l'enfantement avant la naissance de Jésus, 
comme le décrivent d'anciens textes, tels 
que le Protévangile de Jacques. Elle est 
appelée Kathisma car elle abrite le «Siège» 
de la Vierge, où elle s'assit pour se reposer. 
	 Cette église, devenue un monastère 
sous la direction de saint Théodose 
cénobiarque, fut détruite au fil des siècles par les conquérants. Cependant, le rocher, appelé 
Kathisma de la l’Enfantrice de Dieu, survit encore aujourd'hui dans l'église de la Nativité de 
l’Enfantrice de Dieu, dans la ville de Beit Jala, à l'ouest de 
Bethléem, à environ 3-4 kilomètres de là. 
	 La première mention explicite d'une église construite pour commémorer cette tradition 
provient de deux vies liées de Théodose le Cénobite, composées au milieu du VIe siècle par 
Théodore de Pétra et Cyrille de Scythopolis. 
	 Ces deux vies décrivent la générosité d'une femme nommée Ikelia, épouse d'un 
gouverneur puis diaconesse, qui, sous le règne de Juvénal, finança la construction d'une église 
dédiée à Marie à cet endroit, aux alentours de l'an 450. Selon le récit de Théodore, le moine 
Théodose fut envoyé par son supérieur vivre dans l'église connue sous le nom de Vieille 
Kathisma, située le long de la route principale reliant Jérusalem à Bethléem. 
	 Cyrille de Scythopolis ajoute qu'après la mort d'Ikelia, la «communauté d'ascètes pieux» 
de l'église de la Kathisma élut Théodose d'abord comme intendant puis comme supérieur du 
monastère. Ainsi, au milieu du Ve siècle, la tradition du repos de Marie sur la route de Jérusalem 

2

http://orthodoxievco.net
mailto:vco@gmx.fr


orthodoxievco.net vco@gmx.fr

à Bethléem était marquée non seulement par l'église de la Kathisma, mais aussi par une 
communauté monastique rattachée à cette église. 
	 En 1347, Niccolò da Poggibonsi, un franciscain italien, consigna ce qui semble être la 
dernière observation connue de l'église de la Kathisma, ou du moins de ce qui en étaient 
vraisemblablement les vestiges. Dans son catalogue des lieux saints de Palestine, le Libro 
d'Oltramare, Niccolò décrit son voyage de Jérusalem à Bethléem, arrivant d'abord au monastère 
de Mar Elias, qui, note-t-il, se trouve à mi-chemin entre Jérusalem et Bethléem, sur la route 
principale, comme c'est encore le cas aujourd'hui. Près de ce monastère, explique Niccolò, «il y 
avait autrefois une église dans la plaine, à la portée d'une flèche d'arbalète en direction de 
Jérusalem, mais il n'en reste plus rien, si ce n'est un pavage de briques, ressemblant à une 
mosaïque». Environ cinquante ans plus tard, un pèlerin russe nommé Grethinos rapporta 
seulement avoir vu un rocher, à deux kilomètres au sud de Mar Elias, sur lequel la Vierge Marie 
se serait jadis assise, lorsqu'elle se serait arrêtée pour se reposer avant d'accoucher non loin de 
là, comme le Protévangile apocryphe de Jacques décrit les événements de la Nativité. À l'époque 
des célèbres pèlerinages de Félix Fabri en Terre sainte, à la fin du XVe siècle, seuls les «lieux 
rocheux» où la Vierge fatiguée s'était jadis reposée demeuraient visibles. 
	 Ainsi, il semble que ce qui fut jadis peut-être le sanctuaire marial le plus impressionnant 
de Palestine se soit retrouvé caché sous terre, témoignage, peut-être, de son origine apocryphe.  
	 Les vestiges de l'église du Siège de la Mère de Dieu ont été découverts fortuitement lors 
de travaux de construction de l'autoroute 60 en 1992, près du monastère Mar Elias. Le tracé de 
l'autoroute a été modifié afin d'éviter d'endommager le site, de sorte que les ruines se trouvent 
désormais en bordure de route, à l'emplacement de l'ancienne frontière municipale entre 
Jérusalem et Bethléem, avant 1967. Le site a été fouillé en 1997. 

QUESTIONS ET RÉPONSES

Question : La prière pour les défunts leur sert-elle ? 
Réponse :  Après le décès, le défunt est jugé provisoirement, jusqu’au jugement dernier après la 
fin du monde. Il subit soit la condamnation ou jouit déjà une certaine félicité. Entre ces deux 
jugements, il ne peut plus rien faire pour lui, mais l’Église et les fidèles peuvent encore l’aider 
grandement par la prière et l’aumône, afin d’améliorer son état. (Les «  indulgences » sont une 
invention papiste). Les fleurs sur la tombe servent plutôt pour l’agrément des vivants. Prier sur la 
tombe du défunt est plus efficace que prier à distance. C’est un peu comme prier un saint devant 
ses reliques ou son icône, d’où il nous écoute spécialement. Entre les deux jugements, l’état du 
défunt peut donc changer grâce aux vivants. 
	 C’est un peu comme dans la vie civile. Un brigand qui est arrêté par la police est 
incarcéré tout de suite si son crime est grave, ou bien il reste simplement en liberté sous 
condition. Jusqu’au jugement final, son avocat prépare sa défense et le juge cherche des 
preuves.  
	  
Question : Quelle fonction a un primat dans une Église locale ? 
Réponse : Il préside le synode des évêques, mais n’a pas autorité sur eux. Il est le premier entre 
égaux. Les décisions se font toujours en commun : le primat avec la majorité pour des affaires 
disciplinaires. Le primat seul ne peut rien décider ni la majorité seule non plus. Pour les questions 
dogmatiques, il faut bien sûr l’unanimité. 
	 En occident, cela se pratiquait aussi ainsi. Entre-temps, le pape a fini par absorber 
l’autorité, se placer au-dessus des autres, et avoir toujours le dernier mot. Son élection est faite 
uniquement par des cardinaux, et les autres évêques sont écartés. La fonction du pape est 
réservée a un cardinal. 
	 Dans l’Église orthodoxe, tous les évêques participent à l’élection du patriarche et de 
l’archevêque, selon l’Église locale, et ils peuvent accéder à ces fonctions. Même un simple laïc 
peut devenir patriarche ou archevêque après avoir reçu d’abord les ordinations, comme ce fut, 
par exemple, le cas pour saint Ambroise de Milan, qui était auparavant fonctionnaire de l’État. 

A. Cassien 

3

mailto:vco@gmx.fr
http://orthodoxievco.net


orthodoxievco.net vco@gmx.fr

Saint Alexis de Moscou (Byakont)


(1304–1378) 

Métropolitan de Kiev, de Moscou et 
de toute la Russie, homme d'État, 
diplomate, fondateur du monastère 
de Tchoudov au Kremlin. Il était 
réputé pour accomplir des miracles. 

Commémorations  : 12 février, 20 
mai (découverte de reliques), 5 
octobre (Hiérarques de Moscou) 

	 Saint Alexis appartenait à la 
nob le f ami l l e de boyards de 
Byakontov. Son père, le boyard 
Féodor, avait émigré de Tchernigov, 
ville ravagée par les Tatars, vers 
Moscou. Là, son épouse Maria donna 
naissance à un fils, le futur saint 
Alexis. 
	 On pense que le saint est né 
en 1304, mais sa date de naissance 
exacte est inconnue. 
	 Se lon cer ta ines sources 
historiques, il reçut le nom de 
Siméon lors de son baptême, tandis 
que d'autres affirment qu'il s'appelait 
Eleuthère. Cependant, plusieurs 
sources mentionnent les deux noms. 
Peut-être l'un d'eux (s'il en portait 
deux) était-il celui qu'il portait à la 
naissance, et l'autre celui qu'il reçut 
au baptême. 
	 Après avoir atteint l'âge de douze ans, Siméon-Eleuthère fut envoyé 
apprendre à lire et à écrire. On ignore qui furent précisément son précepteur et son 
guide spirituel. Toutefois, sa vie témoigne d'une bonne éducation chrétienne. 
	 À l'âge de quinze ans, Eleuthère ne recherchait plus la vanité du monde ni les 
plaisirs terrestres que sa naissance noble et sa position sociale pouvaient lui offrir. Il 
préféra la voie étroite du monastère à la voie large. Apparemment, outre son 
éducation et ses propres aspirations profondes, Eleuthère fut incité à faire ce choix 
par un rêve extraordinaire. Un jour, alors qu'il chassait des oiseaux, il s'endormit et 
entendit en songe une voix mystérieuse l'appeler Alexis et lui annoncer qu'il 
deviendrait un jour pêcheur d'hommes. 
	 Eleuthère entra au monastère de l'Épiphanie de Moscou, toujours situé à Kitaï-
gorod. Comme tous les novices, il accomplit les tâches monastiques, s'efforça 
d'écouter ses maîtres et apprit la prière, la veille et le jeûne. À l'âge de vingt ans, il 
reçut la tonsure d'ange et le nom d'Alexis, qui lui avait été révélé en songe. 
	 Année après année, Alexis grandissait en esprit et en sagesse. Ses frères 
l'aimaient. Vers 1340, il fut nommé adjoint du métropolite Théognoste de Moscou, 
alors âgé. Il s'installa dans la dépendance du métropolite. On pense que c'est durant 
cette période qu'il apprit le grec. 

4

http://orthodoxievco.net
mailto:vco@gmx.fr


orthodoxievco.net vco@gmx.fr

	 En 1352, le métropolite Théognoste l'éleva au siège épiscopal de Vladimir. 
Cette nomination fut pleinement soutenue par le grand-duc Siméon Ivanovitch. À 
cette époque, saint Alexis était reconnu comme un ascète spirituellement 
expérimenté et se vit confier la fonction de conseiller des frères cadets du grand-duc, 
Jean et André. 
	 Le métropolite Théognoste mourut peu après, mais, de son vivant, il avait 
choisi l'évêque Alexis comme successeur. Pour être consacré métropolite, le saint dut 
se rendre à Constantinople afin de rencontrer le patriarche Philothée (Kokkine). En 
chemin, il reçut de Taïdula, épouse du khan Janibek, dans la Horde, un document de 
voyage (yarlyk) : ce document protégeait sa suite, ses bagages et ses biens de toute 
atteinte éventuelle «s'il se rendait à Constantinople». 
	 Saint Alexis vécut à Constantinople pendant une année entière. Le document 
du patriarche Philothée au nouveau métropolite est daté du 30 juin 1354. Selon ce 
document, Alexis, bien que non grec, fut élevé au rang de métropolite à titre 
exceptionnel, en raison de sa vie vertueuse et de ses mérites spirituels. Par la même 
charte, à la demande de saint Alexis, Vladimir fut confirmé comme siège des 
métropolites russes, Kiev demeurant leur siège principal. 
	 Du vivant encore du métropolite Théognoste, fin 1352, le moine Théodoret se 
présenta à Constantinople avec une fausse annonce du décès du chef de l'Église 
russe. Il chercha à être ordonné au siège métropolitain supposément vacant. On 
ignore s'il était le protégé du prince lituanien Olgerd ou de son frère, le prince 
orthodoxe de Volhynie, Lubart. L'imposteur ne fut pas ordonné dans la capitale 
byzantine et, en violation des règles canoniques, fut élevé au rang de métropolite 
par le patriarche bulgare à Tarnovo. Malgré le caractère non canonique de son 
ordination, Théodoret fut reçu à Kiev. Son autorité fut également reconnue par 
l'archevêque de Novgorod, Moïse, mécontent du métropolite Théognoste et du 
grand-prince Siméon. Une lettre de 1354 du patriarche de Constantinople à 
l'archevêque de Novgorod lui enjoignait d'obéir au métropolite Alexis, légalement 
nommé, et non à Théodoret. 
	 Un an plus tard, à l'automne 1355, le saint se rendit de nouveau à 
Constantinople pour régler la question des limites du métropolite. Sur le chemin du 
retour, pris dans une tempête en mer Noire, il fit vœu de fonder un monastère s'il 
était secouru. Conformément à ce vœu, le monastère Spaso-Andronikov, dédié à 
l'icône du Sauveur non faite de main d'homme, fut fondé sur les rives de la Iaouza à 
Moscou. 
	 Avec le temps, la renommée du saint s'étendit bien au-delà des frontières de 
la Russie. 
	 L'épouse du khan tatar Janibek Taidul perdit la vue et, malade depuis trois 
ans, ne put guérir. Elle se tourna vers son mari, qui envoya une ambassade au 
grand-duc de Moscou, le priant d'envoyer saint Alexis guérir sa femme. Il promit la 
paix si sa requête était exaucée, mais menaça de ravager la Russie si sa volonté 
était bafouée. 
	 Comprenant que la demande de guérison dépassait les forces humaines, le 
métropolite convoqua le clergé et célébra une prière. Les fidèles réunis implorèrent 
Dieu de les secourir devant l'icône de la Reine du ciel et devant le reliquaire de saint 
Pierre de Moscou. Pendant la prière, une bougie s'alluma d'elle-même aux reliques 
du thaumaturge. 
	 Y voyant un signe divin, le saint fut consolé et brisa la bougie en plusieurs 
morceaux. Il en emporta un avec lui lors de son voyage, distribua les autres comme 
bénédiction et, le 18 août 1357, partit pour la Horde. Le métropolite fut reçu à la 
Horde avec les plus grands honneurs. Il célébra un office pour Taidula, souffrante, et 
bénit l'eau en allumant une partie de la bougie qu'il avait apportée. Après avoir été 
aspergée d'eau bénite, Taidula recouvra miraculeusement la vue. 

5

mailto:vco@gmx.fr
http://orthodoxievco.net


orthodoxievco.net vco@gmx.fr

	 Le khan, en signe de gratitude, offrit au saint un anneau précieux (qui fut plus 
tard confié à la sacristie patriarcale). Un yarlyk, offert par Taidula à saint Alexis en 
novembre 1357, a été conservé; son contenu est traditionnel  : selon ce yarlyk, 
l'Église russe, priant pour les khans, est libérée de tout tribut, extorsion et violence 
de la part des autorités séculières. Selon une tradition plus tardive, en plus du 
yarlyk, en remerciement de la guérison de Taidula, le saint reçut un terrain au 
Kremlin de Moscou, occupé par la cour de la Horde (ou les écuries du khan). En 
1365, à cet endroit, en mémoire du miracle divin sur la reine malade, le saint fonda 
une église en pierre en l'honneur du Miracle de l'archange Michel à Chone (célébré le 
6 septembre) et le monastère de Tchoudov à proximité. Ce monastère était destiné à 
devenir son lieu de sépulture. Le saint y avait d'ailleurs déjà choisi l'emplacement de 
sa sépulture. 
	 Selon sa vie, saint Alexis mena un débat sur la foi dans la Horde, en présence 
du khan. Durant son séjour dans la Horde, des troubles civils éclatèrent suite à la 
maladie et à l'assassinat du khan Janibek, mais le métropolite regagna la Rus' saine 
et sauve. Après la mort du grand-duc Ivan Ivanovitch, saint Alexis fut le précepteur 
de son fils, le jeune prince Dimitri Ivanovitch, plus tard nommé Donskoï, et l'un de 
ses régents. L'essor de la principauté de Moscou et de sa dynastie doit beaucoup à 
saint Alexis, qui lia le destin du siège métropolitain à celui de Moscou. Ce choix, 
mûrement réfléchi, fut fait bien avant la régence du prince Dimitri Ivanovitch. 
	 Saint Alexis était un ami et compagnon de prière de saint Serge de Radonège 
et souhaitait faire de lui son successeur, mais ce dernier refusa. 
	 Pendant près d'un quart de siècle à la tête de l'Église russe, saint Alexis 
ordonna 21 évêques. Il contribua pleinement à l'expansion et au renforcement du 
cénobitisme en Russie. Son nom est associé à la fondation et à la restauration de 
plusieurs monastères à Moscou et dans sa région. Outre le monastère Andronikov 
(vers 1360), le monastère Tchoudov (vers 1365) et le monastère Simonov (entre 
1375 et 1377), le monastère Vvedenski de Serpoukhov fut fondé avec sa bénédiction 
entre 1360 et 1362, et l'ancien monastère du tsar Constantin, près de Vladimir, alors 
en ruine, ainsi que le monastère de l'Annonciation à Nijni Novgorod furent restaurés. 
La tradition monastique lui attribue la fondation du couvent Alexievsky à Moscou 
pour ses sœurs (vers 1358). 
	 Le saint, pressentant sa mort imminente, célébra la divine Liturgie, reçut la 
communion, donna les instructions nécessaires, bénit ses fidèles et s'endormit 
paisiblement dans le Seigneur le 12 février 1378. Parmi ses enseignements, le plus 
connu aujourd'hui est l'«Homélie tirée des Actes des Apôtres aux chrétiens épris du 
Christ». 
	 Les reliques de saint Alexis furent découvertes en 1431 ou 1438 lors de 
travaux de rénovation de la chapelle de l'Annonciation de la cathédrale du monastère 
de Tchoudov, où se trouvait son tombeau. Durant le terrible incendie de Moscou de 
1547, qui ravagea entièrement le monastère de Tchoudov (26 moines et 
domestiques périrent), les reliques du saint furent miraculeusement épargnées. Ses 
vêtements liturgiques (sakkos, épitrachelion et sticharion) et sa crosse étaient 
conservés dans son mausolée. Un anneau d'or, don du khan, était attaché à l'icône 
portative du saint au monastère de Tchoudov. 
	 Après la destruction du complexe monastique de Tchoudov par les bolcheviks 
en 1929, les reliques de saint Alexis furent conservées dans les musées du Kremlin 
de Moscou. En 1947 les reliques de son saint patron furent transférées à l'Église et 
placées dans la cathédrale patriarcale de l'Épiphanie à Ielokhovo, où elles reposent 
encore aujourd'hui.  

6

http://orthodoxievco.net
mailto:vco@gmx.fr


orthodoxievco.net vco@gmx.fr

Homélie tirée des Actes des Apôtres aux chrétiens qui aiment le Christ


Saint Alexis de Moscou


	 Frères, je veux vous rappeler ce qui est bénéfique et salutaire pour l'âme, car, mes 
enfants, je dois vous guider et vous enseigner, vous, le troupeau qui m'a été confié, comme 
l'apôtre Paul l'écrit à Timothée, évêque d'Éphèse : «Enseigne, prie, reprends en temps opportun 
et inopportun» (II Tim 4,2). C'est pourquoi, mes enfants, «que chacun de vous soit prompt à 
écouter, lent à parler, lent à la colère, car la colère de l'homme ne produit pas la justice de Dieu» 
(Jac 1,19-20).

	 Tout d'abord, mes enfants, je vous propose une parabole tirée des lèvres justes du 
Sauveur, comme il l'a dit dans son Évangile : «Un semeur sortit pour semer sa semence.» «L’un 
tomba au bord du chemin, l’autre sur une pierre, un autre parmi les épines, et un autre dans la 
bonne terre» (Luc 8,5-8). La semence, c’est la véritable Parole de Dieu, et le sol, c’est le cœur 
humain. Ainsi donc, mes enfants, que le sol de votre cœur ne soit pas comme un sol épineux, 
incapable de porter du fruit spirituel à cause de la paresse et de la négligence; ni comme un sol 
pierreux, qui ne craint pas Dieu; ni comme la terre au bord du chemin – autrement dit, que votre 
cœur ne s’attache pas aux biens terrestres, ne devienne pas la propriété du diable, et ne soit 
pas foulé aux pieds par lui, de qui le Seigneur puisse nous délivrer. Mais que le sol de votre 
cœur soit bon pour recevoir la véritable Parole de Dieu, l’Évangile, et qu’il porte du fruit spirituel, 
trente, soixante, cent pour certains (Mt 13,8).

	 Et le Seigneur propose encore une autre parabole dans son Évangile : Il y avait un maître 
de maison. Il planta une vigne, l'entoura d'une clôture, y construisit une tour, y creusa un 
pressoir et chargea ses vignerons d'en produire les fruits en leur temps. Cet homme est le 
Christ, notre Dieu; il a vécu parmi les hommes pour notre salut et était semblable à nous en tout, 
excepté le péché, comme l'écrit notre maître renommé, l'apôtre Paul (Héb 4,15). Si quelqu'un ne 
reconnaît pas Jésus Christ comme le Fils de Dieu – Dieu et homme incarnés –, il n'est pas de 
Dieu, mais de l'antichrist (I Jn 2,22). Et «il planta une vigne» – l'humanité. Et «il l'entoura d'une 
forteresse» – la loi divine. «il érigea une colonne» – l'Église divine. Et «il creusa le pressoir», c'est-
à-dire qu'il versa son précieux sang pour notre salut, pour le salut des croyants et pour 
l'avènement du royaume des cieux. «Et il la confia aux laboureurs», c’est-à-dire aux saints 
apôtres, aux saints pères, aux patriarches, aux métropolites, aux évêques et à tout l’ordre 
sacerdotal, afin qu’après avoir convenablement conduit et enseigné au peuple la loi de Dieu, ils 
puissent dire lors du second avènement du Christ notre Dieu : Seigneur, voici, nous sommes les 
enfants que tu nous as donnés» (Is 8,18).

	 C’est pourquoi, moi, pécheur, ayant reçu le rang sacré – non par mes propres mérites, 
mais par la compassion de Dieu et sa grande miséricorde, abondamment répandue sur nous –, 
j’ai été jugé digne d’être votre guide et votre maître, vous, mes enfants, pour guider et instruire le 
troupeau de brebis raisonnables qui m’a été confié. C’est pourquoi, mes enfants, je vous 
rappelle la parole du Sauveur, qu’il a adressée à ses disciples et à ses apôtres : «Voici mon 
commandement : Aimez-vous les uns les autres. Et à ceci tous reconnaîtront que vous êtes mes 
disciples : si vous demeurez dans l’amour» (Jn 13,34-35). Et vous aussi, mes enfants, ayez la 
paix et l'amour entre vous. L'apôtre Paul l'écrit également  : «Toute la loi est accomplie dans 
cette seule parole : Tu aimeras ton prochain comme toi-même» (Gal 5,14). De même, vous aussi, 
mes enfants, ayez la crainte de Dieu dans vos cœurs, car c'est par elle que l'on acquiert toutes 
les vertus. «La crainte de l'Éternel, dit le sage, est le commencement de la sagesse» (Pro 1,7). 
Grégoire le Théologien écrit aussi : là où est la crainte de l'Éternel, il y a purification de la chair et 
accomplissement des commandements de Dieu; et là où est l'accomplissement des 
commandements, il y a l'ascension de l'âme vers la Jérusalem céleste. Les commandements de 
Dieu s'accomplissent par les actes suivants  : un repentir sincère pour ses péchés quotidiens, 
l'aumône et l'abstention des mauvaises actions, à l'exception de celles interdites par la loi de 
Dieu, à savoir : la fornication, l'ivrognerie, le vol, la violence, la sorcellerie, la magie et toutes les 
formes de sorcellerie, la convoitise des richesses et toute acquisition injuste qui nuit à l'âme. 
Mais souvenez-vous de la mort, de la résurrection et du jugement, et de la récompense de 
chacun selon ses mérites, comme l'a dit le Sauveur  : «Ceux qui ont fait le bien ressusciteront 
pour la vie, et ceux qui ont fait le mal ressusciteront pour le jugement» (Jn 5,29). Et vous, 
princes, boyards et nobles, jugez avec justice : «Car le jugement sans miséricorde est réservé à 
celui qui n'a pas fait miséricorde; la miséricorde est louée dans le jugement» (Jac 2,13). 

7

mailto:vco@gmx.fr
http://orthodoxievco.net


orthodoxievco.net vco@gmx.fr

N’acceptez pas de pots-de-vin de la part des innocents et ne jugez pas selon les personnes, car 
le jugement appartient à Dieu (Dt 1,17). Rendez justice et n’opprimez pas les veuves, les 
orphelins et les étrangers, de peur qu’ils ne crient contre vous à Dieu.

	 Et vous, simples citoyens, craignez Dieu, honorez les princes, respectez les saints et 
obéissez-leur sans hésiter, car ils veillent jour et nuit sur vos âmes et devront rendre compte à 
Dieu de leurs troupeaux (Héb 13,17). Qui, par négligence, voudrait perdre son salut et la vie 
éternelle et ne pas écouter les paroles du Sauveur qui dit dans son Évangile  : «Venez à moi, 
vous tous qui êtes fatigués et chargés, et je vous donnerai du repos» (Mt 11,28) ? Christ nous 
appelle à son royaume céleste et nous exhorte à remplacer le fardeau du péché par une 
repentance sincère.

	 Lorsque vous êtes à l'église, pensez à vos péchés et, à ce moment-là, laissez tous vos 
soucis hors de l'église, comme l'écrivent les saints. Basile le Grand, Jean Chrysostome et 
Grégoire le Dialogue ont expliqué le culte divin par la révélation du saint Esprit : «Tenons-nous 
avec crainte et aimons-nous les uns les autres d'un amour sincère, et non seulement des lèvres 
et de la langue. Déposons maintenant de tout souci terrestre. Car maintenant, les puissances 
célestes nous servent invisiblement.» Prenez garde, mes enfants, de ne pas irriter Dieu par votre 
conversation à l'église. Et désormais, que de telles imprudences, comme les propos 
inconvenants et les comportements indécents à l'église, soient loin de vous; mais que la terre de 
vos cœurs soit bonne pour recevoir la parole de notre enseignement. Car, mes enfants, moi 
aussi, ayant reçu un talent de Dieu, je ne dois pas le cacher en terre, mais le distribuer à vous, 
bons commerçants. Faites cet achat spirituel profitable, afin que moi aussi, avec le grand apôtre 
Paul, je puisse oser dire au jour du jugement de ceux que j'ai instruits : Vous êtes ma gloire, vous 
êtes ma joie, vous êtes ma couronne devant Dieu (I Th  2,19). Afin que Dieu m'accorde aussi, à 
moi, pécheur, lors de son Second Avènement, avec tous mes enfants, de dire : «Seigneur, voici, 
moi et les enfants que tu m'as donnés.» Et maintenant, pour l'amour de Dieu, efforcez-vous en 
tout point de lui plaire par de bonnes œuvres, de sauver vos âmes, d'apaiser sa colère et de 
vous rapprocher de lui.

	 Afin que dans nos âmes, mes enfants, demeure le signe du Christ, comme l'écrit 
Grégoire le Théologien : «Une brebis est marquée par le malheur lorsqu'elle est volée.» Et le 
signe des brebis du troupeau raisonné de Dieu est qu'elles participent au Corps et au Sang du 
Christ. Mais vous, mes enfants, brebis raisonnables du troupeau, ne manquez aucun jeûne sans 
un tel signe, mais participez au Corps et au Sang du Christ. Je vous écris ceci brièvement, mes 
enfants, pour votre salut : selon votre sagesse, faites croître dans vos cœurs le fruit de l’Esprit. 
Car le sage a dit : «Si tu vis dans la sagesse, c’est-à-dire dans l’apprentissage, alors les années 
de vie te seront ajoutées» (Pro 9,11). C’est pourquoi, mes enfants, si vous accueillez et 
conservez dans vos cœurs ce que je vous ai écrit, et si vous le mettez en pratique non 
seulement en paroles mais aussi en actes, alors vous participerez au royaume des cieux, que 
Dieu puisse nous accorder à tous lors de son second avènement, avec tous ceux qui lui ont plu 
de tout temps, pour participer à la Jérusalem céleste, afin que nous glorifiions la Trinité, le Père, 
le Fils et le saint Esprit, maintenant et toujours et dans les siècles des siècles. Amen. 

8

À Iznik, en Turquie, des 
archéologues ont 

DÉCOUVERT dans la 
nécropole d’Hisardere, une 
peinture paléochrétienne 

représentant Jésus en "Bon 
Pasteur", datant du IIIᵉ siècle. 

Cette œuvre, UNIQUE en 
Anatolie, montre un jeune 
Christ imberbe portant une 

chèvre.

http://orthodoxievco.net
mailto:vco@gmx.fr


orthodoxievco.net vco@gmx.fr

Récit historique, très utile et à bien des égards réjouissant, 

d'une vision qu'un, après avoir eue, devint croyant 


et martyr pour notre Seigneur Jésus Christ.


Saint Grégoire de la Décapole 

	 Le général Nicolas, surnommé Iulas, m'a raconté que dans sa ville, que les 
Sarrasins appellent «Raisins» dans leur langue, Amerumnès de Syrie envoya un 
parent accomplir certains services dans le camp susmentionné. 
	 Il y a là un grand temple, ancien et merveilleux, dédié au saint et glorieux 
Georges. Lorsque le Sarrasin aperçut le temple de loin, il ordonna à ses esclaves d'y 
apporter leurs biens, puis d'amener douze chameaux, afin de pouvoir superviser leur 
repas depuis les hauteurs. Alors les prêtres de ce temple vénéré commencèrent à le 
supplier, disant : «Monsieur ! N'agissez pas ainsi, car c'est le temple de Dieu; 
n’ignorez pas cela et ne permettez pas que des chameaux soient placés sur l’autel 
sacré de Dieu.» Mais le Sarrasin, obstiné et téméraire, refusa d’écouter les 
demandes des prêtres et s’adressa à ses serviteurs en arabe : «Pourquoi ne faites-
vous pas ce qui vous a été ordonné ?» Aussitôt, ses serviteurs obéirent. Et voici que, 
par la volonté de Dieu, tous les chameaux qui entrèrent tombèrent dans le temple et 
moururent. Voyant ce miracle étonnant, le Sarrasin fut stupéfait et ordonna à ses 
serviteurs d’emporter les chameaux morts et de les jeter loin du temple. Les 
serviteurs s’exécutèrent. 
	 Or, comme ce jour était un jour de fête et que l’heure de la divine liturgie 
approchait, le prêtre, qui voulait commencer la divine proscomédie, craignait 
beaucoup d’accomplir le sacrifice sans effusion de sang en présence du Sarrasin. 
Mais un autre prêtre, son compagnon, dit au prêtre qui allait accomplir le rite  : 
«N’aie pas peur ! N’as-tu pas vu un miracle prodigieux ?» «Qu’y a-t-il à craindre ?» 
Alors, le prêtre susmentionné commença sans crainte la sainte proscomédie. 
	 Voyant cela, le Sarrasin voulut observer ce que ferait le prêtre. Ainsi, lorsque 
celui-ci commença la divine proscomédie et prit le pain pour la préparation du 
sacrifice sans effusion de sang, le Sarrasin vit le prêtre prendre l’enfant dans ses 
mains et commencer à l’immoler, versant et mélangeant son sang dans le calice, puis 
broyant son corps et le déposant sur le disque. Voyant cela, le Sarrasin entra dans 
une rage folle et fut rempli de fureur contre le prêtre, qu'il voulut tuer. À l'heure de 
l'entrée sainte, il vit de nouveau, plus clairement encore, l'Enfant coupé en quatre 
sur le disque et son sang dans le calice, et sa colère le submergea une fois de plus. 
Lorsque la fin de la divine liturgie approcha et que certains chrétiens s'apprêtaient à 
recevoir les saints mystères, le prêtre, après l'exclamation : «Approchez avec crainte 
de Dieu et foi», inclina la tête avec respect et certains s'avancèrent pour recevoir les 
saints mystères. Alors, pour la troisième fois, le Sarrasin vit le prêtre, une cuillère à 
la main, distribuer du corps et du sang de l'Enfant à ceux qui recevaient les 
sacrements. Après que les chrétiens eurent reçu les sacrements avec repentir, et 
après que le Sarrasin eut vu qu'ils avaient reçu le corps et le sang de l'Enfant, il fut 
rempli de colère et de fureur contre tous. Se dépouillant de ses vêtements 
sacerdotaux, il donna la meilleure part du pain au Sarrasin. Celui-ci demanda en 
arabe : «Qu'est-ce que c'est ?» Le prêtre répondit : «Monsieur, c'est du pain avec 
lequel nous avons célébré la liturgie.» Le Sarrasin s'écria avec colère : «Est-ce là le 
pain avec lequel tu as célébré la liturgie, chien, scélérat, vaurien et meurtrier ? Ne 
t'ai-je pas vu prendre l'enfant et l'immoler, verser son sang dans le calice, découper 
son corps en morceaux et le déposer sur le disque ? N'ai-je pas vu tout cela de mes 
propres yeux, scélérat et meurtrier ? Ne t'ai-je pas vu manger et boire le corps et le 

9

mailto:vco@gmx.fr
http://orthodoxievco.net


orthodoxievco.net vco@gmx.fr

sang de l'enfant, et en donner à ceux qui étaient présents ? Même maintenant, ils 
ont encore de la chair ensanglantée dans la bouche.»  
	 En entendant cela, le prêtre s'exclama avec stupéfaction : «Monsieur ! Je suis 
un pécheur et ne peux percevoir un si grand mystère. Si vous, monsieur, l'avez 
perçu, alors je crois que Dieu vous considère comme un grand homme.» 
	 Le Sarrasin demanda : «Ce n'est donc pas comme je l'ai vu ?» Le prêtre 
répondit : «Si, monseigneur, si; mais moi, étant pécheur, je ne peux percevoir ce 
mystère – je ne vois que le pain et le vin – et nous croyons en ce pain et ce vin, 
nous les conservons et les offrons en sacrifice à l'image du corps et du sang de notre 
Seigneur Jésus Christ.» Même de si grands et admirables pères, des figures 
emblématiques de l'Église et des maîtres tels que le divin Basile le Grand, le glorieux 
Jean Chrysostome et le théologien Grégoire, n'ont pas perçu ce mystère terrible et 
terrifiant. Mais comment pourrais-je le percevoir ? À ces mots, le Sarrasin fut 
stupéfait et ordonna à ses serviteurs et à tous ceux qui se trouvaient dans le temple 
de le quitter au plus vite. Puis, prenant le prêtre par la main, il dit : «Je vois et je 
suis convaincu que la foi des chrétiens est grande; si vous le voulez, baptisez-moi, 
Père  !» Le prêtre dit au Sarrasin : «Monsieur ! Nous croyons et confessons notre 
Seigneur Jésus Christ, le Fils de Dieu, venu au monde pour notre salut. 
	 Nous croyons en la sainte Trinité, consubstantielle et indivisible, en le Père, le 
Fils et le saint Esprit – une seule Divinité. Nous croyons en Marie, la Vierge Marie, la 
mère de Lumière, qui a porté le fruit de la vie, notre Seigneur Jésus Christ – vierge 
avant sa naissance, vierge à sa naissance et vierge après sa naissance. Nous croyons 
en tous les saints apôtres, prophètes, martyrs, saints et justes, serviteurs de Dieu. 
Enfin, mon seigneur, ignorez-vous que la foi des chrétiens orthodoxes est 
suprême ?» 
	 Le Sarrasin insista : «Je vous en prie, père ! Baptisez-moi.» Le prêtre répondit 
: «Non ! Je ne peux pas faire une chose pareille. Si je le fais et que votre parent 
Amerumnès l’apprend, il me tuera et détruira le temple.» Mais si vous désirez être 
baptisés, rendez-vous à tel ou tel endroit sur le mont Sinaï. Il y a là un évêque; il 
vous baptisera. 
	 Le Sarrasin s'inclina devant le prêtre et quitta le temple. Mais après une heure 
avancée de la nuit, il retourna auprès du prêtre, ôta ses vêtements royaux d'or, 
revêtit un sac de poil très pauvre et, partant de nuit, se cacha. Arrivé au mont Sinaï, 
il reçut le saint baptême des mains de l’évêque. Il mémorisa le psautier et en récita 
les versets chaque jour. 
	 Trois ans plus tard, un jour, il dit à l'évêque : «Maître, permettez-moi de voir 
le Christ.» L'évêque lui répondit : «Prie avec une foi sincère, et un jour tu verras le 
Christ, comme tu le désires.» Et de nouveau, l'ancien Sarrasin dit : «Maître ! 
Permettez-moi d'aller voir le prêtre qui m'a instruit lorsque j'ai eu la terrible vision 
dans l'église du glorieux martyr Georges.» L'évêque dit : «Va en paix.» 
	 Il alla donc trouver le prêtre, s'inclina devant lui, le salua et dit : «Savez-vous 
qui je suis, père ?» Le prêtre répondit : «Comment pourrais-je connaître un homme 
que je n'ai jamais vu ?» Mais l'ancien Sarrasin insista : «Ne suis-je pas un parent 
d'Amerumnès, celui qui mena jadis les chameaux dans le temple où ils furent tous 
tués, et qui eut la terrible vision lors de la divine liturgie ?» Alors le prêtre, le voyant, 
fut émerveillé et glorifia Dieu de voir l'ancien loup d'Arabie devenir la douce brebis du 
Christ; il le salua avec amour et l'invita à partager un repas dans sa cellule.  
	 Et l'ancien Sarrasin dit : «Pardonnez-moi, Seigneur Père ! Je désire 
ardemment voir le Christ.» «Comment puis-je faire cela ?» Le prêtre répondit : «Si 
tu veux voir le Christ, va chez ton parent et prêche-lui le Christ. Maudis et 
blasphème la foi des Sarrasins et Mahomet, leur faux prophète; proclame sans 
crainte la vraie foi des chrétiens, et là tu verras le Christ.» 
	 L’ancien Sarrasin s’y rendit de bon gré et, la nuit venue, se mit à frapper fort à 
la porte de son parent.Les gardes des portes et de la maison d’Amerumne 

10

http://orthodoxievco.net
mailto:vco@gmx.fr


orthodoxievco.net vco@gmx.fr

demandèrent : «Qui crie et frappe à la porte ?» Il répondit : «Je suis un parent 
d’Amerumne, qui a fui et s’est caché, et je souhaite maintenant voir mon parent pour 
lui dire quelque chose.» Les gardes de ces portes annoncèrent aussitôt au Sarrasin : 
«Monsieur ! Ton parent, qui s'était enfui et caché jadis…» Amerumnès soupira et 
demanda : «Où est-il ?» On lui répondit : «À la porte du palais.» Alors il ordonna à 
ses serviteurs de l'accueillir avec des torches et des lampes. Ils obéirent aux ordres 
du roi Amerumnès; ils prirent par la main le moine, l'ancien Sarrasin, et l'amenèrent 
à Amerumnès, son parent. 
	 À sa vue, Amerumnès fut rempli de joie, l'embrassa en pleurant et s'écria : 
«Qu'est-ce que c'est ? Où as-tu vécu jusqu'à présent ? N'es-tu pas mon parent ?» Le 
moine répondit : «Tu ne me reconnais pas comme ton parent, car je suis devenu 
chrétien et moine, comme tu le vois, par la grâce du Dieu très-haut.» J’ai vécu dans 
les lieux déserts afin d’hériter du royaume des cieux, et, confiant en l’ineffable 
miséricorde du Dieu tout-puissant, j’hériterai de son royaume. Toi aussi, Amerumne, 
reçois le saint baptême des chrétiens orthodoxes, afin d’hériter de la vie éternelle, 
comme je l’espère également.» Amerumne, riant et secouant la tête, dit : «De quoi 
parles-tu, malheureux ! De quoi parles-tu ! Que t’est-il arrivé ? Malheur à toi, 
misérable ! Pourquoi as-tu abandonné ta vie d’avant et tes sceptres royaux, pour te 
promener comme un pauvre, vêtu d’un cilice puant !» Le moine s’y opposa, disant : 
«Par la grâce de Dieu : Quand j’étais Sarrasin, j’étais soumis à la loi et au sort du 
diable; mais maintenant, je suis revêtu de gloire, de louanges et de la promesse de 
la vie éternelle à venir. Je maudis la foi des Sarrasins et leur faux prophète.» 
Amerumnès dit alors : «Faites-le sortir, car il ne sait pas ce qu’il profère.» On le fit 
sortir, on le plaça dans une partie du palais et on lui donna à manger et à boire. Il 
passa ainsi trois jours sans manger ni boire, priant Dieu avec ferveur et foi, et, à 
genoux, disant : «En toi, Seigneur, je me confie; que je ne sois jamais confondu, que 
mes ennemis ne se moquent pas de moi» (Ps 24,1). Et il dit encore : «Aie pitié de 
moi, ô Dieu, selon ta grande miséricorde, selon l’immensité de tes compassions, 
efface ma transgression» (Ps 51,2). Et encore : «Éclaire mes yeux, de peur que je ne 
m’endorme vers la mort. Que mon ennemi ne dise pas : Je me suis fortifié contre 
lui» (Ps 12,4-5). «Fortifie mon cœur, ô Éternel» (Ps 86,11), afin que je résiste à la 
tentation sensuelle des Sarrasins, que le malin ne me foule pas aux pieds, et que je 
ne craigne pas la mort, à cause de ton saint nom. Il fit le signe de la croix en disant : 
«L’Éternel est ma lumière et mon sauveur, de qui aurais-je peur ? L’Éternel est le 
protecteur de ma vie, de qui aurais-je crainte ?» (Ps 26,1). Et de nouveau, il cria à 
Amerumne : «Reçois le saint baptême, afin d’obtenir le royaume infini de Dieu.» 
Amerumne lui ordonna de nouveau de se présenter devant lui et, de plus, il fit 
préparer des vêtements très somptueux et dit : «Réjouis-toi, malheureux ! Réjouis-
toi et sois dans l'allégresse dans ton royaume ! Ne néglige pas ta vie et ta jeunesse 
épanouie, et ne vagabonde pas sans but, comme un mendiant et un pauvre. Malheur 
à toi, malheureux ! Que projettes-tu ?» Le moine répondit à Amerumnès avec un 
sourire : «Ne déplore pas mes projets ! J'ai projeté d'accomplir l'œuvre de mon 
Christ et du père prêtre qui m'a envoyé et qui m'a aussi instruit. Vends les 
vêtements que tu as préparés pour moi et donne-les aux pauvres, et toi-même, 
abandonne ton royaume éphémère pour recevoir les sceptres de la vie éternelle. 
N'espère pas les bénédictions présentes, mais celles à venir. Ne te fie pas au faux 
prophète Mahomet, le vil et l'infâme, fils du châtiment, mais crois en Jésus Christ de 
Nazareth, le Crucifié. Croyez en la Trinité d'une seule essence, d'une seule divinité, 
au Père, au Fils et au saint Esprit, la Trinité d'une seule essence et indivisible. Alors 
Amerumnès, riant de nouveau, dit aux nobles réunis au palais  : «Il a perdu la 
raison ! Que ferons-nous de lui ? Qu'on le fasse sortir et qu'on le chasse !» Mais les 
nobles assis auprès du roi dirent  : «Il voulait souiller et détruire la foi sarrasine. 
N'entendez-vous pas comment il blasphème et maudit notre grand prophète ?» Le 
moine et ancien Sarrasin se mit à crier à haute voix : «Je suis profondément affligé 

11

mailto:vco@gmx.fr
http://orthodoxievco.net


orthodoxievco.net vco@gmx.fr

pour toi, Amerumnès, car tu refuses le salut, misérable ! Crois en notre Seigneur 
Jésus Christ crucifié et maudis la foi des Sarrasins et leur faux prophète, comme je le 
fais.» Alors le Sarrasin Amerumnès dit : «Qu'on le fasse sortir, comme je l'ordonne, 
car il a perdu la raison et ne sait plus ce qu'il dit.» Mais ceux qui entouraient le roi 
dirent : «Et ainsi, tu écoutes celui qui maudit la foi sarrasine et blasphème le grand 
prophète, et tu dis : il ne sait plus ce qu'il raconte. Si tu ne le tues pas, allons-nous 
et convertissons-nous au christianisme.» Amerumnès dit : «Je ne peux le tuer, car 
c'est mon parent et j'ai pitié de lui. Mais prenez-le et faites-en ce que vous voudrez.» 
Alors, avec une grande colère, ils s'emparèrent du moine, le traînèrent hors du palais 
et le soumirent à de nombreux supplices pour le ramener à l'ancienne foi sarrasine. 
Mais, à contrecœur, il enseignait à tous au nom de Jésus Christ de Nazareth, afin 
qu'ils croient et reçoivent le salut. Les Sarrasins le traînèrent hors de la ville et 
lapidèrent ce vénérable moine, nommé Pacôme.   
	 Cette nuit-là, une étoile descendit du ciel et se posa sur le vénérable martyr. 
Tous la virent pendant quarante jours. Et beaucoup crurent. Par les prières du 
vénérable martyr et de la très sainte Mère de Dieu, Marie, toujours Vierge, et de tous 
les saints, pour la rémission de nos péchés. Amen. 

	 Quant aux chrétiens qui vivent parmi les barbares et qui justifient leur 
indifférence aux lois de Dieu par l'oppression de leurs dirigeants, par l'indifférence 
face aux nécessités de la vie humaine, ou par l'ignorance des pasteurs qui leur ont 
été envoyés depuis longtemps et qui, incapables d'enseigner puisqu'ils sont eux-

mêmes ignorants, font le mal par leurs actions et se détournent du Christ plutôt que 
de l'attirer, alors, même en l'absence de telles épreuves, il leur est aisé d'obtenir de 

Dieu le pardon de leurs péchés. Ils doivent subir une leçon, épreuve de la justice 
divine, mais il y a espoir, et grand espoir, qu'ils ne seront pas privés de la vie 

éternelle. En récompense de leur foi en Jésus, malgré tant d'adversité, ils sont 
faibles et ne seront pas soumis à l'épreuve. Et combien, avec une préparation 

moindre par les œuvres et une grâce moindre, ils ont résisté avec acharnement à 
l'incrédulité, surmontant d'autant plus facilement les obstacles dressés par la grâce 

divine ! Quant à leurs péchés, ils seront justifiés par la miséricorde de Dieu; et quant 
au fait qu’ils manifestent la foi elle-même, tout en se souciant peu ou pas des 

œuvres de charité, des comptes seront demandés aux bons bergers et à ceux qui, 
pendant si longtemps, ont confié les brebis du Christ à de tels bergers, et des 

sanctions en découleront.  
Saint Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople		 	  

12

Souvent les événements malheureux produisent les plus 
heureux changements dans nos cœurs ! 


Saint Philarète métropolite de Kiev

Je veux par ma miséricorde m’attirer un jugement 
miséricordieux plutôt qu’un jugement sévère par ma propre 

sévérité, et si je devais être condamné, je préférerais être 
condamné par un excès de bonté que par un excès de sévérité.


Saint Odilon

http://orthodoxievco.net
mailto:vco@gmx.fr


orthodoxievco.net vco@gmx.fr

	 Un jour, saint Joasaphe convoqua des prêtres pour s'entretenir avec lui. L'un 
d'eux se distingua par son âge exceptionnellement avancé : il avait 130 ans. Après la 
conversation, après avoir béni les invités, l'évêque les congédia et demanda au 
vieillard quel péché le retenait prisonnier et pourquoi il avait tant tardé à mourir. Le 
vieillard, qui semblait ignorer tout péché grave et attribuait sa longévité à la 
miséricorde divine, fut stupéfait, mais sous le regard attentif de l'évêque, il finit par 
comprendre le péché en question. Il y a longtemps, alors qu'il était encore jeune, 
l'incident suivant lui était arrivé. Il avait célébré la liturgie et s'apprêtait à partir. Mais 
à ce moment précis, le messager du propriétaire terrien l'arrêta, exigeant qu'il 
célèbre la liturgie une seconde fois, pour le bien de son maître. Le prêtre tenta 
d'expliquer que cela était fondamentalement impossible, car contraire aux canons, 
mais ses explications furent vaines. Craignant alors la colère du propriétaire, il choisit 
d'obtempérer. Tandis qu'il commençait l'office (sur le même autel), il entendit une 
voix mystérieuse lui ordonner de s'arrêter. Le prêtre hésita, mais sa crainte de son 
maître l'emporta sur sa crainte de Dieu, et il persista dans son péché. La voix 
l'avertit de nouveau de ne pas oser commettre le mal, sous peine d'être maudit. Fou 
de rage, le prêtre répliqua : «Maudit soit-il !» et continua de célébrer la liturgie. 
	 En entendant ce récit, le saint, stupéfait, fit remarquer au vieux curé qu'il 
avait maudit le messager céleste, le gardien du lieu. Il ordonna alors la construction 
d'une église mobile et la célébration de la divine liturgie à l'endroit même du 
sacrilège. Puis, il absout le vieillard de ses péchés. Purifié par le repentir, réconcilié 
avec l'évêque et l'ange, le vieillard s'endormit dans la paix du Seigneur. Son corps y 
fut inhumé, et le saint participa personnellement à ses funérailles. 

Dans la Vie de saint Joasaphe de Belgorod 

	 Saint Amphiloche demanda à l'empereur Théodose d'interdire aux ariens de 
tenir des réunions liturgiques dans les limites de la ville, mais l'empereur refusa. 
Alors, saint Amphilochius se présenta devant l'empereur pour une audience et, après 
lui avoir rendu les honneurs dus, refusa ostensiblement de saluer son fils, qui venait 
d'être élevé au rang d'Auguste. Théodose fut furieux. Saint Amphilochius lui dit : 
«Voyez, empereur, combien il vous est difficile de supporter le déshonneur de votre 
fils et combien vous êtes indigné par ceux qui ne l'honorent pas. Croyez-moi, Dieu 
lui-même méprise et hait ceux qui blasphèment son Fils unique.» L'empereur, 
entendant cela, promulgua aussitôt le décret nécessaire. 

Dans le Vie de saint Amphiloche d’Iconium 

	 Un grand ancien triompha si bien des tentations démoniaques qu'il ne lutta plus 
mentalement contre elles, mais vit de ses propres yeux anges et démons, les premiers œuvrant 
pour le salut des hommes, les seconds pour leur destruction. Son esprit était si élevé et si noble 
qu'il demeurait calme face aux esprits impurs. Il les réprimandait et les tourmentait souvent, leur 
rappelant la géhenne de feu qui les attendait. Finalement, ces démons ténébreux se révélèrent 
eux aussi le secret de l'ancien et décidèrent de ne plus jamais communiquer avec lui, de peur 
qu'il ne puisse nuire à quiconque, tant son détachement était étonnant. En vérité, l'ancien fut, 
pour ainsi dire, divinisé par le saint Esprit.

	 Alors, face à la sévérité du vieil homme et à la timidité des démons, l'un d'eux dit à un 
autre : «Frère Zéréphr (comme on l'appelait), si l'un de nous se repent, Dieu l'acceptera-t-il ? Qui 
sait ? Dis-le-moi.» Zéréphr répondit : «Veux-tu que j'aille trouver ce grand vieil homme qui ne 
nous craint pas et que je lui soutire la vérité ?» «Vas-y, dit l'autre. Mais prends garde, il est 
clairvoyant; il démasquera ta supercherie, car il ne manquera pas de consulter son Dieu. Vas-y 
néanmoins. Peut-être réussiras-tu dans ton entreprise, mais sinon, ta mission accomplie, tu 
reviendras.»


13

mailto:vco@gmx.fr
http://orthodoxievco.net


orthodoxievco.net vco@gmx.fr

	 Alors Zéréphr alla trouver le vieillard et, prenant une apparence feinte, se mit à pleurer et 
à sangloter devant lui comme un homme. Dieu, cependant, voulant montrer qu'il n'écarte 
personne mais accueille tous ceux qui se tournent vers lui, ne révéla pas cette fois au vieillard 
qu'il était le diable, venu le tenter. Le vieillard le regarda comme un homme simple. Voyant cela, 
il lui dit : «Qui es-tu, ô homme ? Et qu'est-ce qui t'arrive pour que tu pleures si amèrement et 
que tu sanglotes si abondamment ?» «Père saint !» répondit le diable. «Je ne suis pas un 
homme, mais un démon, ce que je reconnais moi-même à cause de la multitude de mes 
péchés.» Le vieillard demanda : «Que me veux-tu ?» pensant qu'il s'était dit démon par humilité, 
et que Dieu n'avait pas encore révélé la supercherie du vieillard. Le démon répondit : «Rien de 
plus, si ce n'est que tu implores le Seigneur ton Dieu de te révéler s'il permettra au diable de se 
repentir.» Car je n’ai pas reçu le baptême et je me considère comme un démon.» L’ancien lui 
répondit : «Rentre chez toi aujourd’hui, mais reviens me voir demain, et je te donnerai la 
réponse.» Et ce soir-là, étendant ses mains saintes, il pria le Dieu qui aime les hommes et dit : 
«Maître, Seigneur, bon et miséricordieux, qui désires que tous les hommes soient sauvés et 
parviennent à la connaissance de la vérité ! Exauce-moi en cette heure et révèle à ton indigne 
serviteur : accepteras-tu un homme qui a surpassé les démons en péchés ?» Après ces paroles 
de l’ancien, soudain, comme un éclair, un ange du Seigneur apparut devant lui et dit : «Voici ce 
que dit le Seigneur : Pourquoi as-tu demandé ma puissance pour un démon ? Car il est venu te 
tenter par la flatterie.» L’ancien demanda : «Pourquoi le Seigneur Dieu ne m’a-t-il pas révélé la 
vérité ?» L’ange répondit : «Ne t’inquiète pas.» Le plan du salut exigeait cela, pour le bien des 
pécheurs, que l’amour ineffable de Dieu pour l’humanité soit révélé et qu’il ne rejette personne 
qui s’approche de lui, même s’il s’agit du diable, de Satan lui-même ou de l’un de ces êtres 
destructeurs. Et en même temps, que le désespoir inflexible des démons soit également révélé 
d’une manière ou d’une autre. Ainsi, lorsque le tentateur revient vers toi, ne le repousse pas 
immédiatement, mais dis-lui d’abord : Sache que le Dieu d’amour ne repousse jamais, sans 
raison aucune, quiconque vient à lui, et il a déclaré que tu peux être accepté si tu accomplis ce 
qu’il te commande. S’il te demande, en entendant cela, quel est ce commandement, réponds-lui 
: Voici ce que Dieu t’a commandé : Je te connais, je sais qui tu es et d’où tu viens me tenter. Tu 
es un malin ancien, tu es l’orgueil inaccessible; Comment alors présenter un repentir digne de ce 
nom ? Cependant, afin de n’avoir aucune excuse au jour du Jugement, écoutez comment vous 
devez commencer votre repentir. Le Seigneur dit  : Restez au même endroit pendant trois ans 
sans bouger. Jour et nuit, face à l’est, dites : «Seigneur ! Aie pitié de moi, ancien malin.» Et cent 
fois de plus, dites à haute voix : «Aie pitié de moi, obscurantisme.» Dites-lui : «Lorsque tu auras 
fait cela avec l’humilité requise, alors tu seras compté parmi les anges de Dieu.» S’il accepte, 
accueillez-le dans le repentir. Mais sachez que le malin ancien ne devient pas un bien nouveau. 
Et ce qui se passe à la fin, écrivez-le, afin que ceux qui veulent se repentir ne désespèrent pas. 
Que cette expérience convainque fermement les gens qu’ils ne doivent jamais désespérer de 
leur salut.

	 Après avoir dit cela, l'Ange de Dieu monta au ciel. Tôt le lendemain matin, le diable vint 
et se mit à apparaître de loin sous les traits d'un homme en pleurs, implorant la miséricorde du 
vieillard. Mais le vieillard ne dénonça pas aussitôt son plan, mais se dit seulement en lui-même : 
«Tu viens à une heure funeste, démon prédateur, scorpion venimeux, mal ancestral, tyran, 
monstre !» Puis il lui dit : «Sache que j'ai prié Dieu comme je l'avais promis. Dieu t'accepte dans 
le repentir, pourvu que tu accomplisses ce qu'Il t'a ordonné, Lui, le Puissant et le Tout-Puissant.» 
Le démon demanda : «Que m'a-t-Il ordonné ?» Le vieillard répondit : «Il t’a ordonné de rester au 
même endroit pendant trois ans, jour et nuit, en prononçant ces paroles à haute voix cent fois : 
Dieu ! Aie pitié de ma misère ! Et de nouveau cent fois de la même manière : Dieu ! Aie pitié de 
moi, maudit depuis toujours ! Et une troisième fois : Dieu ! Sauve-moi, plongé dans les ténèbres 
et la damnation ! Si tu fais cela, Dieu acceptera ton repentir et te comptera, comme auparavant, 
parmi ses anges.» Le démon Zéréphr rit de bon cœur aux paroles du vieillard et lui dit : «Si 
j'avais voulu me qualifier de misère, de mal ancestral, d'obscurci par l'illusion, de ténébreux et 
de damné, je l'aurais fait dès le commencement et j'aurais été sauvé sur-le-champ. Mais 
maintenant, me qualifier de mal ancestral ? Non, impossible ! Car à présent, je suis couvert de 
gloire. Tous me servent, me craignent et tremblent devant moi. Et maintenant, me qualifier de 
misère, d'illusion et de mal ancestral ? Non, vieillard, non ! Que moi, qui règne sur tous les 
pécheurs, devienne un esclave sans valeur, humblement repentant ? Non, vieillard, non !» Sur 
ces mots, le démon impur disparut dans un cri. Le vieillard, voyant cela, se leva pour prier et dit : 
«En vérité, l'ange a raison de dire que le malin ancien ne se transforme pas en bien nouveau.» 

14

http://orthodoxievco.net
mailto:vco@gmx.fr


orthodoxievco.net vco@gmx.fr

Puisque nous sommes presque tous semblables et avons besoin d'une initiative et de 
conseils bénéfiques, nous nous adresserons à vous principalement en nous appuyant 
sur la Parole de Dieu. Ainsi, reconnaissant que le péché est la cause du déferlement 
mondial des maux, nous rejetterons notre propre volonté pécheresse et nous 
orienterons vers tout ce qui plaît à Dieu. Par des actes vertueux, après avoir apaisé 
et honoré la Divinité, nous transformerons la colère du Seigneur en miséricorde. Car 
c'est Lui-même qui nous témoigne et parle par Moïse : «Si vous écoutez la voix de 
l'Éternel, votre Dieu, si vous faites ce qui lui est agréable et si vous observez ses 
commandements, je ne vous enverrai aucune maladie, car je suis l'Éternel qui vous 
guérit» (Ex 15,26). «Si vous suivez mes lois, si vous gardez mes commandements et 
si vous les mettez en pratique, tout bien vous parviendra. Vous habiterez en sécurité, 
aucune armée ne traversera votre pays, je donnerai la paix dans votre pays, vous 
dormirez en paix, et personne ne vous troublera. Vous poursuivrez vos ennemis, et 
ils tomberont tués devant vous. Cinq d'entre vous en poursuivront cent, et cent 
d'entre vous en poursuivront dix mille, et vos ennemis tomberont sous l'épée. Vous 
mangerez les bonnes choses du pays, les anciennes et les nouvelles. Je ne vous 

15

Le fils de Zébédée et de Salomon resplendit : Jean. Comme l'ont expliqué 
les saints pères, inspirés par l'Esprit de Dieu, c'était le nom de sa mère. 

Mais elle avait aussi une autre destinée, plus belle et plus grande que toute 
autre. La destinée de la mère qui le porta est d'avoir mérité la gloire d'être 

considérée comme «la sœur de Dieu». Plus précisément : Salomon, qui 
donna naissance au grand Jean (le Théologien), était la fille de Joseph 
l'époux, considéré comme le père du Christ, le Sauveur de tous, comme 

l'écrit le sage évangéliste Luc (3,23). En réalité, il n'était certainement pas 
le père du Sauveur, car il n'a jamais eu de relations conjugales avec la 

véritable Enfantrice de Dieu, la Vierge Marie, Mère du Seigneur, et ne l'a 
jamais privée de la grâce de sa pureté virginale. Salomon était la sœur de 
Jacques et José, de Jude et de Siméon, ainsi que de Marie et Anne, et les 
pères de l'Église les appellent tous, à juste titre, «frères de Dieu», ne leur 
attribuant cette dignité que nominalement; car, bien sûr, ils sont nés de 

celui que les hommes considèrent comme le père du Christ et qui est ainsi 
nommé dans les Évangiles; de même qu'on imagine que la Vierge Marie, 
Mère de Dieu, la très pure et immaculée, a épousé Joseph, alors qu'en 

réalité elle n'a jamais connu d'homme (Luc 1,34). Elle dit : «Mon enfant, 
que nous as-tu fait ? Voici, ton père et moi, nous t’avons cherché avec une 

grande tristesse» (Luc 2,48). 

Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem 
Extrait d'un éloge funèbre en l'honneur de saint Jean le Théologien 

mailto:vco@gmx.fr
http://orthodoxievco.net


orthodoxievco.net vco@gmx.fr

haïrai pas, je marcherai au milieu de vous, je serai votre Dieu, et vous serez mon 
peuple, car je suis l'Éternel, l'Éternel, qui ai fait cette promesse. Mais si vous ne 
m'obéissez pas, si vous ne mettez pas en pratique mes commandements et si vous 
ne vous y soumettez pas, votre âme s'indignera de mes jugements, parce que vous 
n'aurez pas observé tous mes commandements, alors je ferai de même.» Si vous 
désobéissez, je vous infligerai toutes sortes de maladies et de misère, qui 
consumeront votre âme, et vos ennemis dévoreront vos biens. Je me tournerai 
contre vous, vous tomberez devant vos ennemis, ceux qui vous haïssent vous 
persécuteront, et personne ne vous poursuivra. Si vous ne m'obéissez toujours pas 
(c'est-à-dire si vous ne vous convertissez pas), je vous infligerai sept fléaux 
supplémentaires, déclare Dieu : j'écraserai la colère de votre orgueil. Votre force sera 
vaine, car la sécheresse et la stérilité du pays, ainsi que la dépérissement des arbres 
des champs, s'abattront sur vous. Si vous refusez encore de m'obéir, je vous 
infligerai sept fléaux supplémentaires : j'enverrai parmi vous les bêtes de la terre, 
qui vous dévoreront et vous humilieront, et vos chemins seront désolés. Si vous 
n'avez pas encore subi ces châtiments, je vous frapperai sept fois et je ferai venir sur 
vous l'épée vengeresse de l'alliance; vous vous enfuirez dans vos villes; J’enverrai la 
mort parmi vous, et vous serez livrés entre les mains de vos ennemis, souffrant de la 
faim. Mais si vous persistez à ne pas m’obéir et à aller à moi de vous-mêmes, j’irai 
aussi à vous et je vous punirai selon vos péchés. Vous mangerez la chair de vos fils 
et de vos filles. Je dévasterai vos villes, je ravagerai vos lieux saints et je ne 
supporterai plus l’odeur de vos sacrifices. Je dévasterai votre pays, et vos ennemis 
qui y habitent seront stupéfaits. Je vous disperserai parmi les nations; l’épée qui 
vous trouvera vous consumera, et je répandrai la terreur sur ceux qui resteront de 
vous; le bruissement d’une feuille qui vole les engloutira; ils fuiront comme devant 
une armée, ils périront parmi les nations, et le pays de leurs ennemis les dévorera. 
(Lév 26,3-38) Vous voyez jusqu'où s'étend la colère du Seigneur, malgré le fait qu'«il 
est miséricordieux et compatissant, lent à la colère et plein de bonté, se repentant 
du mal des hommes» (Joël 2,13; Jonas 4,2); mais cela concerne ceux qui se 
repentent et se détournent de leurs mauvaises actions.  Car : «Revenez à moi, et je 
reviendrai à vous, dit le Seigneur» (Zacharie 1,3). «Vous retournerez à l'Éternel, 
votre Dieu, et vous entendrez sa voix. Car l'Éternel, votre Dieu, est miséricordieux; il 
ne vous abandonnera pas et ne vous consumera pas; mais vous trouverez l'Éternel, 
votre Dieu, pour vous secourir, si vous le cherchez de tout votre cœur et de toute 
votre âme dans votre affliction» (Dt 4,29-30). 

Saint Grégoire Palamas  
(A ceux qui se plaignent des divers malheurs qui nous assaillent de toutes parts	

16

Vue 


depuis 


l’hermitage

http://orthodoxievco.net
mailto:vco@gmx.fr

	Nouvelles

